# س مروونع بحة العاب الع إلى م مول فنوكى

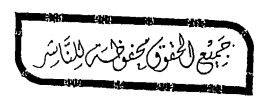
كتاب التوبة المحروب ا

دَامِهَ دَصَيِهِ وَلِيهِ عَسَالِلطِيفِعَا بِهُورُ

المالية

للطبع والنُشرواللوْزيع ٢شارع القماش بالغرنسّاوى - بولاق أبوالسلا-١٠ العرف - ت ، ١٩٦١ - ١٩٥١ كاكس ٤٨٠٤٨٢







#### كلمة المحقق

كثيراً ما أخلو ــ بين الحين والحين ــ إلى مؤلفات «حجة الإسلام أبى حامد الغزالى » فأجد فيها راحة لقلبى ، وسكلنفسى ، وبخاصة ما يتعلق منها بالمنجيات .

فلقد قرأت فيما قرأت عن التوبة والتائبين

« أَنْ رَجَلاً سَأَلَ ابن مسعود عن ذنب أَلَمَ بد.

هل لي من توبة ؟!

فأعرض عنه ابن مسعود، ثم التفت إليه؛ فرأى عينيه تذرفان!!.

فقال له:

إن للجنةِ ثمانية أبواب كلها تفتح وتغلق إلا باب التوبة فإن عليه ملكاً مُوكّلاً به لا يُعْلق ؛ فاعمل ولا تيأس ».

ورأيت «إمامنا الغزالى» يضع التوبة على رأس المنح<sup>ات</sup> فى كتابه «إحياء علوم الدين ، ويتناول مكفرات الذر تناولاً رائداً وَيفرد لهذا البحث كتاباً مستقلاً نظراً لأ<sup>د</sup> وأثره فى عاجل حياتنا وآجلها . ولست أخفى عليك \_ أيها القارىء العزيز \_ أن هذا الكتاب قد شدنى ، وملك على جوانب نفسى ، حيث تصدى « أبو حامد » لشرح حقيقة التوبة ، وبيان شروطها ، وسببها ، وعلامتها وثمرتها ، والآفات المانعة منها ، والأدوية الميسرة لها عما قد لا نجده مجتمعاً في كتاب !

وقلت فى نفسى: من منا ليس فى حاجة عاجلة إلى مراجعة نفسه، والإقبال على ربه؛ ليتوب إليه توبة نصوحاً ؟ ولكن كيف السبيل؟!! وأين الطريق إلى ذلك الباب المفتوح.. « باب التوبة » ؟!!

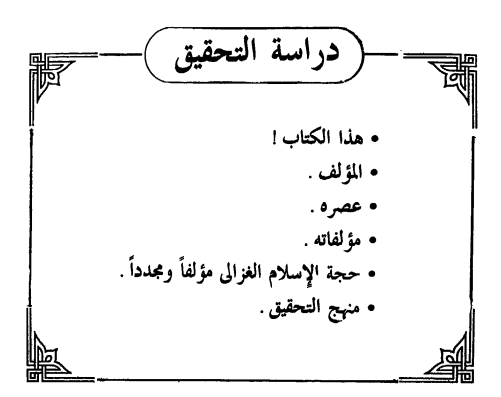
, وهنا بررت فكرة إخراج هذا الكتاب .. لماذا لا نمهده للفكر ؟ ولِمَ لا نيسره للذكر ٢؛ لينير لكل مسلم طريق التوبة حتى يكون مع الذين أنعم الله عليهم ورضى عنهم ورضوا عنه .

وها هوذا بين يديك؛ فإن وفقنا فمن الله وحسبنا الله ونعم الوكيل،،،،

عبد اللطيف عاشور

أول شعبان ١٤٠٦هـ ١٠ من إبريل ١٩٨٦م





#### هذا الكتاب

نوع فريد متميز بين غيره من الكتب التي تناولت موضوع التوبة والتائبين ؛ فلقد بين مؤلفه حدها ، وحقيقتها ، وسببها الذي به تجتلب ، وغرتها التي منها تستفاد ، وعلامتها التي بها تُتعرف ، وفضيلتها التي لأجلها فيها يرغب ، مع ما ورد فيها من شواهد الشرع والعقل .

وقد نجد من صنف في هذه المعانى كتباً ولكن المؤلف ـــ وهو أعلم بما صنف ــ يقول :

يمتاز هذا الكتاب عن تلك الكتب بخمسة أمور:

الأول ـ حل ما عقدوه ، وكشف ما أهلوه .

الثانى: ترتيب ما بدُّدُوه، ونظم ما فرقوه.

الثالث ـــ إيجاز ما طولوه ، وضبط ما قرروه .

الرابع ــ حذف ما كرروه ، وإثبات ما حرروه .

الخامس ــ تحقيق أمور غامضة اعتاصت على الأفهام لم يُتَعَرَّض لها في الكتب أصلاً.

ومن أجل هذا كان حرصنا على حسن إعداد هذا الكتاب للنشر وتقديمه لقرائنا وها هو ذا بين يديك!

نسأل الله سبحانه وتعالى أن ينير لنا طريق التوبة، وأن يهيىء لنا من أمرنا رشدا.



# المؤلف أبو حامد الغزالي

- ولد أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الغزالي في قرية « غزالة » من أعمال « طوس » سنة ٤٥٠ ه..
- تنقل فى طلب العلم ما بين «طوس» إلى «جرجان» و«نيسابور» حيث لازم إمام الحرمين الجوينى، وصار من أخص تلاميذه.
- لقى الوزير « نظام الملك » بعد موت إمام الحرمين فعرف له مكانته ، وأنزله خير منزل ، وفوض إليه التدريس بالمدرسة النظامية « ببغداد » بعد أن جرى بينه وبين العلماء مجادلات ومناظرات فى عدة مجالس استوجبت إعجاب نظام الملك . وكان يحضر درسه نحو ثلاثمائة من كبار العلماء حيث كانت تشد إليه الرجال .
- ثم ترك الدنيا وزينتها وخرج من بغداد سائحاً متصوفاً (عام ٤٨٨)، وبدأ بالحج ثم دخل الشام وأقام بها زاهداً، وفي عُزلته ببلاد الشام ألف «كتاب الإحياء» ثم انتقل إلى بيت المقدس، ثم قصد مصر، وأقام بالإسكندرية مدة، ويقول «ابن خلكان» إنه قصد الركوب منها في البحر إلى بلاد المغرب للاجتاع بالأمير «يوسف بن تاشفين» صاحب «مراكش» فبلغه نعيه، وعندئذ صرف عزمه عن تلك الناحية، وعاد إلى بغداد ثم خراسان.
- درس بالمدرسة النظامية بنيسابور مدة أخرى، ثم رجع إلى طوس، واتخذ . .
  إلى جانب درسه مدرسة للفقهاء، وخانقاه للصوفية .
  - قسلم وقته بين العبادة والتدريس ومجالسة المتصوفة إلى أن وافاه الأجل (سنة ٥٠٥) في مدينة الطابران قصبة طوس بعد أن ملاً الدنيا علماً وفضلاً وخيراً.



#### عصر الإمام الغزالي

- (١) هو عصر السلاجقة الذين قاموا بمناصرة أهل السنة على الشيعة .
  - ر٢) وهو العصر الذي نشط فيه الباطنية.
- (٣) كما ازدحم العصر بأصحاب المذاهب الفلسفية المختلفة فلم يكن عجيباً ولا غريباً أن يتصدى «حجة الإسلام» الغزالى لهؤلاء وأولئك .. بالرد .. والتفنيد .. والمناهضة ويعلنها حرباً .. ويشن هجماته وغاراته على جبهات مختلفة كانت وسيلته فيها المناظرة والمجادلة والتأليف ، والتصنيف .

#### مؤلفاته:

لو تصدينا لعد مؤلفاته وحصرها لوجدنا أنها تزيد على السبعين مؤلفاً ؛ منها ما رأى النور ، ومنها ما لا يزال مخطوطاً .. ومن مؤلفاته :

- ١ \_ تهافت الفلاسفة.
- ٢ ــ مقاصد الفلاسفة.
- ٣ \_ عقيدة أهل السنة .
  - ٤ ـ فضائح الباطنية.
- فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة .
  - ٦ ــ تنزيه القرآن عن المطاعن.
  - : ٧ ـــ التبر المسبوك في نصيحة الملوك.
    - 🗋 ۸ ـ مكاشفة القلوب .
    - ٩ \_ المنقذ من الضلال.

• ١ ــ ميزان العمل .

١١ ـ إلجام العوام عن علم الكلام.

١٢ ــ إحياء علوم الدين .

17 س الوسيط «في علم الفقه».

11\_ البسيط «في علم الفقه».

١٥ الوجيز « في علم الفقه » .

17\_ الخلاصة «في علم الفقه».

إلى غير ذلك من كتبه التي تصدت لحصرها قوائم الكتب والمخطوطات.





# حجة الإسلام الغزالى مؤلفاً ومجدداً

نستطيع أن نقسم عمل حجة الإسلام وإنتاجه وتجديده في ناحيتين:

الأولى: نقده الفلسفة ومناقشته لها، وتجديده لعلم الكلام الذي فقد جدَّته وحياته.

الثانية: « الحِسْبة » على المجتمع الإسلامي المعاصر ، والدعوة إلى الأخلاق الإسلامية ، والروح ، والتحلي بالحقائق .

ويمثل الناحية الثانية كتابه العظيم (إحياء علوم الدين) وقد صنف الغزالى هذا الكتاب، وقد خرج من بغداد في طلب السعادة واليقين واشتغل بالعبادة والمجاهدة والانقطاع عن الناس. الغزالي إذن مصلح اجتاعي يخصص جزءاً من كتابه بذم الغرور يذكر فيه أصناف المغترين، وفرق كل صنف، ذكر منهم المغترين من أهل العلم، وفرقهم، والمغترين من المتصوفة، والمغترين من أرباب الأموال وفرقهم، وقد ذكر منافذ الشيطان ومداخل النفس في هذه الطبقات وأصنافها وذكر من أفكارهم ومزالقهم وعقدهم النفسية ما لا يطلع عليها إلا عالم كبير من علماء النفس أ.

وقد انتقد العلماء والمشتغلين بالعلم في غلوائهم في الإكثار من الجزئيات الفقهية، والخلافيات، والكلام، والجدل، والتعمق في العلوم الآلية: كالنحو واللغة، والشعر والغريب، والانهماك به.

<sup>(</sup>١) أبو الأعلى المودودي ــ حجة الإسلام الغزالي .

#### نقده للصوفية:

وانتقد الصوفيه: بالاكتفاء بحفظ أقوال المشائخ وأخيارهم ولاحظ أن هذه العلوم لما كانت متعلقة بعاوم الشرع اغتر بها أربابها.

فأما علم الطب والحساب والصناعات، وما يعلم أنه ليس من عنوم الشرع، فلا يعتقد أصحابها أنهم ينالون المغفرة بها من حيث إنها علوم؛ فكان الغرور بها أقل من الغرور بعلوم الشرع.

ولقد ذكر من التباسات الصوفية ومبالغتهم شيئاً كثيراً يدل على إنصافه وتدقيقه.

وقد ذكر عن المغترين من أرباب الأموال طرائف وحقائق تدل على النظر العميق والفهم الديني الصحيح.

ويتجلى لنا ذلك من خلال حديثه عن غرور العامة وطوائف من الأغنياء والفقراء ؛ مما يحول دون « التوبة » ويبعد المسلم عن الصراط المستقيم ويتيح للشيطان أن يستحوذ عليهم وينسيهم ذكر الله ؛ فيصبحوا من حزبه !! وها هو ذا يفتح باب التوبة لكل هؤلاء وأولئك ليكونوا جميعاً على صراط مستقيم ، طريق السالكين ، ورأس مال الفائزين . وإذا كان الإمام الغزالي قد حعل الغرور أس المهلكات فقد جعل التوبة على رأس المنجيات .

ويظهر الغزالى مصوراً حاذقاً يتناول بريشته البارعة مجتمع عصره فيصور مخايله وقسمات وجهه ويجسم وقائعه وتجاعيده ويظهر فى ذلك كله ذكاؤه وسعة اطلاعه، ودقة ملاحظته وبراعة تصويره وسلامة تفكيره.



#### منهج التحقيق

- قدمت للكتاب، وعلقت عليه بما يتيح للقارىء المسلم معرفة أنواع الذنوب ومكفراتها ويهيىء له كيف يتوب منها!
- قسمت أركان الكتاب الأربعة إلى فصول، وبذلت جهدى في اختيار العناوين الملائمة لها ليتسنى الإلمام بها، والانتفاع بكل ما جاء فيها.
- وضعت على مدخل كل ركن «مرآة» يرى فيها القارىء ما تضمنه ذلك
  الركن من أفكار ونقاط.
- قدمت للقارىء بياناً تفصيلياً بالذنوب التى منها نتوب مع أقسام الناس فى الآخرة طبقاً لما تناوله الإمام الغزالى مما يساعد القارىء على الإلمام بالموضوع، ويثير فيه مزيداً من الشوق إلى استيعابه على الوجه الأكمل.
- أخرجت الكتاب في صورته اللائقة وجعلته في متناول الجميع، ليسهل تداوله، والاستفادة مما تناوله.
- وها هو ذا ينضم إلى « إخوة له » من روائع حجة الإسلام الغزالي أصدرتها مكتبة القرآن .
  - الزواج الإسلامي السعيد .
  - المقصد الأسنى في شرح أسماء الله الحسني .
    - أصناف المغرورين.
      - بداية الهداية.
    - الأذكار والدعوات-



#### مقدمة المؤلف

الحمد لله الذى بتحميده يستفتح كل كتاب ، وبذكره يصدر كل خطاب ، وبحمده يتنعم أهل النعيم فى دار الثواب ، وباسمه يتسلى الأشقياء وإن أرخى دونهم الحجاب ، وضرب بينهم وبين السعداء بسور له باب ، باطنه فيه الرحمة وظاهرة من قبله العذاب .

ونتوب إليه توبة من يوقن أنه رب الأرباب ، ومسبب الأسباب . ونرجوه رجاء من يعلم أنه الملك الرحيم الغفور التواب . ونمزج الخوف برجائنا مزج من لا يرتاب أنه مع كونه غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب .

ونصلي على نبيه محمد عَلِيْسَةٍ ، وعلى آله وصحبه ، صلاة تنقذنا من هول المطلع يوم العرض والحساب ، وتمهد لنا عند الله زلفي وحسن مآب .

### مَبدَأً طريقِ السَّالكين

أما بعد. فإن التوبة عن الذنوب بالرجوع إلى ستار العيوب وعلام الغيوب، مبدأ طريق السالكين، ورأس مال الفائزين، وأول إقدام المريدين؛ ومفتاح استقامة الماثلين، ومطلع الاصطفاء والاجتباء للمقربين، ولأبينا آدم عليه الصلاة والسلام وعلى سائر الأنبياء أجمعين. وما أجدر بالأولاد الاقتداء بالآباء والأجداد، فلا غرو أن أذنب الآدمى واجترم (٢) فهى شِنْشِنة يعرفها من أخزم (٣)؛ ومن أشبه أباه فما ظلم ولكن الأب إذا جبر بعدما كسر وعمر بعد

<sup>(</sup>٢) اجترم : ارتكب ذنباً وجُرْماً .

<sup>(</sup>٣) الشَّنْشِنة : الطبيعة والعادة . وهى بكسر الشين الأولى والثالثة . وكان أخزم عاقًاً لأبيه فمات ، فوثبَ أولاده على جدهم فأدموه فقال : إن بَنِيَّ ضرجونى بالدم . « شِنْشِنة أعرفها من أخزِم » فأصبح الشط الثانى من البيت مثلاً يضرب في قرب الشبه . (تهذيب مجمع الأمثال) .

أن هدم، فليكن النزوع إليه في كلا طرف النفى والإثبات، والوجود والعدم رسّة قرَعَ آدمُ سنّ الندم، وتَندَّم على ما سبق منه وتقدم. فمن اتخده قدوة فى الذنب دون التوبة فقد زلت به القدم. بل التجرد لمحض الخير دأب الملائكة المقربين، والتجرد للشر دون التلافي سجية الشياطين، والرجوع إلى الخير بعد الملك الوقوع في الشر ضرورة الآدميين. فالمتجرد للخير ملك مقرب عند الملك الديان، والمتجرد للشر شيطان، والمتلافي للشر بالرجوع إلى الخير بالحقيقة إنسان فقد ازدوج في طينة الإنسان شائبتان، واصطحب فيه سجيتان. وكل عبد مصحح نسبه إما إلى الملك، أو إلى آدم، أو إلى الشيطان. فالتائب قد أقام البرهان على صحة نسبه إلى آدم بملازمة حد الإنسان. والمصرّ على الطغيان مسجل على نفسه بنسب الشيطان.

فأما تصحيح النسب إلى الملائكة بالتجرد لمحض الخير فخارج عن حيز الإمكان، فإن الشر معجون مع الخير في طينة آدم عجناً محكماً ، لا يخلصه إلا إحدى النارين، نار الندم أو نار جهنم. فالإحراق بالنار ضرورى في تخليص جوهر الإنسان من خبائث الشيطان، وإليك الآن اختيار أهون النارين، والمجادرة إلى أخف الشرين، قبل أن يطوى بساط الاختيار، ويساق إلى دار الاضطرار، إما إلى الجنة وإما إلى النار!!





#### تمهيد

إذا كانت التوبة موقعها من الدين هذا الموقع، وجب تقديمها فى صدر ربع المنجيات بشرح حقيقتها، وشروطها، وسببها، وعلامتها، وثمرتها؛ والآفات المانعة منها، والأدوية الميسرة لها. ويتضح ذلك بذكر أربعة أركان:

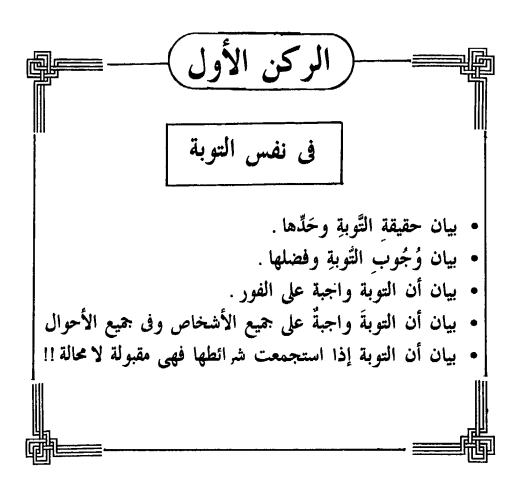
الركن الأول: في نفس التوبة، وبيان حدها، وحقيقتها، وأنها واجبة على الفور، وعلى جميع الأشخاص، وفي جميع الأحوال، وأنها إذا صحت كانت مقبولة.

الركن الثانى: فيما عنه التوبة، وهو الذنوب، وبيان انقسامها إلى صغائر وكبائر، وما يتعلق بالعباد، وما يتعلق بحق الله تعالى، وبيان كيفية توزع الدرجات والدركات على الحسنات (1) والسيئات، وبيان الأسباب التي بها تعظم الصغائر.

الركن الثالث: في بيان شروط التوبة ودوامها ، وكيفية تدارك ما مضى من المظالم ، وكيفية تكفير الذنوب ، وبيان أقسام التائبين في دوام التوبة .

الركن الرابع: في السبب الباعث على التوبة، وكيفية العلاج في جل عقدة الإصرار من المذنبين ويتم المقصود بهذه الأركان الأربعة إن شاء الله عز رجل.

<sup>(</sup>٤) لأهل الجنة درجات على الحسنات . كما أن لأهل النار دركات على السيئات وقد جاء القرآن بهدا ﴿ إِنَّ المُنافقين في الدرك الأسفل من النار ﴾ . ﴿ ولكل درجات مما عملوا ﴾ [ الأحقاف : ١٩ ] .





#### الفصل الأول

### بيان حقيقة التوبة وحدها

اعلم أن التوبة عبارة عن معنى ينتظم ويلتئم من ثلاثة أمور مرتبة: علم. وحال. وفعل. فالعلم الأوَّل، والحال الثانى، والفعل الثالث. والأوَّل موجب للثانى، والثانى موجب للثالث إيجاباً اقتضاه اطراد سنة الله فى الملك والملكوت.

أما العلم: فهو معرفة عظم ضرر الذنوب، وكونها حجاباً بين العبد وبين كل محبوب فإذا عرف ذلك معرفة محققة ، بيقين غالب على قلبه ، ثار من هذه المعرفة تألم للقلب بسبب فوات المحبوب. فإن القلب مهما شعر بفوات محبوبه تألم . فإن كان فواته بفعله تأسف على الفعل المفوت ، فيسمى تألمه بسبب فعله المفوت لمحبوبه ندماً . فإذا غلب هذا الألم على القلب واستولى ، انبعث بالحال ، و بالماضي ، و بالاستقبال . أما تعلقه بالحال ، فبالترك للذنب الذي كان ملابساً وأما بالاستقبال، فبالعزم على ترك الذنب المفوِّت للمحبوب إلى آخر العمر. وأما بالماضي، فبتلافي ما فات بالخير والقضاء إن كان قابلاً للخير فالعلم هو الأول. وهو مطلع هذه الخيرات. وأعنى بهذا العلم الإيمان واليقين. فإن الإيمان عبارة عن التصديق بأن الذنوب سموم مهلكة ، واليقين عبارة عن تأكد هذا التصديق، وانتفاء الشك عنه، واستيلاؤه على القلب، فيثمر نور هذا الإيمان مهما أشرق على القلب نار الندم. فيتألم بها القلب حيث يبصر بإشراق نور الإيمان أنه صار محجوباً عن محبوبه ، كمن يشرق عليه نور الشمس وقد كان في ظلمة ، فيسطع النور عليه بانقشاع سحاب ، أو انحسار حجاب ، فرأى محبوبه وقد أشرف على الهلاك، فتشتعل نيران الحب في قلبه، وتنبعث تلك النيران بإرادته للانتهاض للتدارك. فالعلم والندم، والقصد المتعلق بالترك في الحال والاستقبال. والتلافي المماضي، ثلاثة معان مرتبة في الحصول، فيطلق اسم التوبة على مجموعها وكثيراً ما يطلق اسم التوبة على معنى للندم وحده، ويجعل العلم كالسابق والمقدمة، والترك كالثمرة والتابع المتأخر. وبهذا الاعتبار قال عليه الصلاة والسلام (٥) « النّدَمُ تُوبَةٌ » إذ لا يخلو الندم عن علم أوجبه وأغره، وعن عزم يتبعه ويتلوه. فيكون الندم محفوفاً بطرفيه، أعنى ثمرته ومثمره. وبهذا الاعتبار قيل في حد (١) التوبة أنه « ذوبان الحشا لما سبق من الخطا ». فإن هذا يعرص لجرد الألم. ولذلك قيل هو نار في القلب تلتهب، وصدع في الكبد لا ينشعب (٧). وباعتبار معنى الترك قيل في حد التوبة إنه خلع لباس الجفاء ونشر بساط الوفاء. وقال سهل بن عبد الله التسترى: التوبة تبديل الحركات الخمودة. ولا يتم ذلك إلا بالخلوة، والصمت، وأكل الحلال. وكأنه أشار إلى المعنى الثالث من التوبة.

والأقاويل فى حدود التوبة لا تنحصر . وإذا فهمت هذه المعانى الثلاثة ، وتلازمها وترتيبها عرفت أن جميع ما قيل فى حدودها قاصر عن الإحاطة بجميع معانيها . وطلب العلم بحقائق الأمور أهم من طلب الألفاظ المجردة .



 <sup>(</sup> ٥ ) حديث الندم توبة: ابن ماجه وابن حبان والحاكم وصحح اسناده من حديث ابن مسعود ورواه ابن
 حبان والحاكم من حديث أنس وقال صحيح على شرط الشيخين.

<sup>( 7 )</sup> تعريفها . ( V ) الصدع الشق ، والانشعاب : الالتئام .



#### الفصل الشاني

#### بيان وجوب التوبة وفضلها

اعلم أن وجوب التوبة ظاهر بالأخبار (١/ والآيات، وهو واضح بنور البصيرة عند من انفتحت بصيرته، وشرح الله بنور الإيمان صدره حتى اقتدر على أن يسمى بنوره الذى بين يديه فى ظلمات الجهل، مستغنياً عن قائد يقوده فى كل خطوة. فالسالك إما أعمى لا يستغنى عن القائد فى خطوه، وإما بصير يهدى إلى أول الطريق ثم يهتدى بنفسه. وكذلك الناس فى طريق الدين ينقسمون هذا الانقسام. فمن قاصر لا يقدر على مجاوزة التقليد فى خطوة، يفتقر إلى أن يسمع فى كل قدم نصاً من كتاب الله أو سنة رسوله، وربما يعوزه ذلك فيتحير. فسير هذا وإن طال عمره وعظم جده مختصر، وخطاه قاصرة. ومن سعيد شرح الله صدره للإسلام، فهو على نور من ربه، فيتنبه بأدنى ومن سعيد شرح الله صدره للإسلام، فهو على نور من ربه، فيتنبه بأدنى ونور الإيمان. وهو لشدة نور باطنه يجتزىء بأدنى بيان، فكأنه يكاد زيته يضىء ونور الإيمان. وهو لشدة نور باطنه يجتزىء بأدنى بيان، فكأنه يكاد زيته يضىء ولو لم تمسسه نار. فإذا مسته نار فهو نور على نور، يهدى الله لنوره من يشاء وهذا لا يحتاج إلى نص منقول فى كل واقعة.

<sup>(</sup> ٨ ) حديت الأخبار الدالة على وجوب التوبة : مسلم من حديت الأغر المزنى يا أيها الناس توبوا إلى الله الحديث : ولابن ماجه من حديث جابر يا أيها الناس توبوا إلى ربكم قبل أن تموتوا ـــ الحديث : وسنده ضعيف .

# ماذا يفعل من أراد أن يعرف وجوب التوبة ؟

فمن هذا حاله إذا أراد أن يعرف وجوب التوبة ، فينظر أولاً بنور البصيرة إلى التوبة ما هي ، ثم إلى الوجوب ما معناه ، ثم يجمع بين معنى الوجوب والتوبة ، فلا يشك في ثبوته لها وذلك بأن يعلم معنى الواجب ما هو واجب في الوصول إلى سعادة الأبد ، والنجاة من هلاك الأبد ، فإنه لولا تعلق السعادة والشقاوة بفعل الشيء وتركه ؛ لم يكن لوصفه بكونه واجباً معنى . وقول القائل صار واجبا بالإيجاب حديث محض . فإن ما لا غرض لنا آجلاً وعاجلاً في فعله وتركه ، فلا معنى لاشتغالنا به أوجبه علينا غيرنا أو لم يوجبه . فإذا في فعله وتركه ، فلا معنى لاشتغالنا به أوجبه علينا غيرنا أو لم يوجبه . فإذا عرف معنى الوجوب وأنه الوسيلة الى سعادة الأبد ، وعلم أن لا سعادة في دار وبين ما يشتهى ، محترق بنار الفراق ونار الجحيم وعلم أنه لا مبعد عن لقاء الله وبين ما يشتهى ، محترق بنار الفراق ونار الجحيم وعلم أنه لا مبعد عن لقاء الله فراقه قطعاً ، وعلم أنه لا مقرب من لقاء الله إلا قطع علاقة القلب عن زخرف فراقه قطعاً ، وعلم أنه لا مقرب من لقاء الله إلا قطع علاقة القلب عن زخرف هذا العالم ، والإقبال بالكلية على الله طلباً للأنس به بدوام ذكره ، وللمحبة له بعرفة جلاله وجماله على قدر طاقته .

# لزوم التوبة للعبد

وعلم أن الذنوب التي هي إعراض عن الله ، واتباع لمحاب الشياطين أعداء الله المبعدين عن حضرته ، سبب كونه محجوباً مبعداً عن الله تعالى . فلا يشك في أن الانصراف عن طريق البعد واجب للوصول إلى القرب . وإنما يتم الانصراف بالعلم ، والندم ، والعزم فإنه مالم يعلم أن الذنوب أسباب البعد عن

المحبوب لم يندم ، ولم يتوجع بسبب سلوكه فى طريق العبد . وما لم يتوجع فلأ يرجع . ومعنى الرجوع الترك والعزم فلا يشك فى أن المعانى الثلاثة ضرورية فى الوصول إلى المحبوب . وهكذا يكون الإيمان الحاصل عن نور البصيرة وأما من لم يترشح لمثل هذا المقام المرتفع ذروته عن حدود أكثر الحلق ، ففى التقليد والاتباع له مجال رحب ، يتوصل به إلى النجاة من الهلاك ، فليلاحظ فيه قول الله ، وقول رسوله ، وقول السلف الصالحين . فقد قال الله تعالى ﴿ وَتُوبُوا إلَى الله بَعلى ﴿ وَتُوبُوا إلَى الله تعالى ﴿ وَالله الله على العموم . وقال الله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّه يَعلى خَلِي الله يَوبُه الله يَعبُ التَّوَّابِينَ وَيُجبُ على فضل التوبة قوله تعالى ﴿ إنَّ الله يُعِبُ التَّوَّابِينَ وَيُجبُ الله وَالتَّابُ مِن المُتَطَهِّرِينَ ﴾ (١٠) . وقال عليه السلام (١٠) « التَّابُ بُعِبُ الله وَالتَّابُ مِن الله وَالتَّابُ مِن الله الله وَالتَّابُ مِن الله وَالتَّابُ مِن الله وَالتَّابُ مِن الله وَالتَّابُ مَن الله وَالتَّابُ مِن الله وَالتَابُ مِن الله وَالتَّابُ مِن الله وَلمَا عليه السلام (١٠٠) « (١٤ التَّابُ مَن الله وَالتَّابُ مِن الله وَالتَّابُ مِن الله وَالتَّابُ مِن الله وَالتَابُ مِن الله وَالتَّابُ مِن الله وَالتَّابُ مِن الله وَالتَّابُ مِن الله وَالتَابُ مِن الله وَالتَابُ مِن الله وَالتَابُ الله وَالتَابُ مِن الله وَالتَابُ مِن الله وَالتَابُ مِن الله وَالتَابِ مَن الله وَالتَابُ وَالتَابُ وَالتَابُ وَالتَابِعُولِ المَن المِن الله ا

# فرح الله بتوبة العبد

وقال رسول الله عَيْسِيَّهِ (۱۲): « لللهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ الْعَبْدِ الْمُؤْمِنِ مِنْ رَجُلٍ نَزَلَ في أَرْضٍ دَوِّيَّةٍ مُهْلِكَةٍ (۱۰) مَعَهُ رَاحِلَتُهُ عَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابُهُ فَوَضَعَ رَأْسَهُ فَنامَ

(١٠) التجريم : ٨

<sup>(</sup> ٩ ) النور : ٣١

<sup>(</sup>١٢) حديث التائب حبيب الله والتائب من الذنب كم لا ذنب له: ابر ماجه من حديث ابن مسعود بالشطر الثانى دون الأول وأما الشطر الأول فروى ابن أبى الدنيا فى التوبة وأبو الشيخ فى كتاب الثواب مى حديث أنس بسند ضعيف ١ إن الله يحب الشاب التائب ١ ولعبد الله بن أحمد فى زوائد المسند وأبو يعلى بسند ضعيف من حديث على ﴿ إِن الله يحب العبد المؤمن المفتن التواب ٤ .

<sup>(</sup>١٣) حديث لله أفرح بتوبة عبده المؤمن من رجل نزل فى أرض فلاة دوية مهلكة \_ الجديث : متفق عليه من حديث ابن مسعود وأنس زاد مسلم فى حديث أنس ثم قال من شدة الفرح اللهم أنت عبدى وأنا ربك أخطأ من شدة الفرح ورواه مسلم بدون هذه الزيادة من حديث النعمان بن بشير ومن حديث أبى هريرة مختصراً .

<sup>(</sup>١٤) الدُّوِّيَّة : المفازة ، والفلاة : الواسعة .

- ثَوْمَةً فَاسْتَيْقَظَ وَقَدْ ذَهَبَتْ رَاحِلَتُهُ فَطَلَبَها حَتَّى إِذَا اشْتَدَّ عَلَيْهِ الْحَرُّ وَالْعَطَشَ أَوْ مَاشَاءَ اللهُ قَالَ أَرْجِعُ إِلَى مَكَانِى الَّذِى كُنْتُ فِيهِ فَأَنَامُ حَتَّى أَمُوتَ فَوضَعَ رَأْسَهُ عَلَى سَاعِدِه لِيَمُوت فَاسْتَيْقَظَ فَإِذَا رَاحِلَتُهُ عِنْدَهُ عَلَيْهَا زَادُهُ وَشَرابُهُ فَاللهُ وَأَسَهُ عَلَى سَاعِدِه لِيَمُوت فَاسْتَيْقَظَ فَإِذَا رَاحِلَتُهُ عِنْدَهُ عَلَيْهَا زَادُهُ وَشَرابُهُ فَاللهُ تَعَالَى أَشَدُ فَرَحاً بِتَوْبَةِ الْعَبْدِ الْمُؤْمِنِ مِنْ هَذَا بِرَاحِلَتِهِ » وفي بعض الألفاظ قال من شدة فرحة ، إذ أراد شكر الله ، أنا ربك وأنت عبدى .

ويروى عن الحسن قال: لما تاب الله عز وجل على آدم عليه السلام: هنأته الملائكة، وهبط عليه جبريل وميكائيل عليهما السلام. فقالا يا آدم قرت عينك بتوبة الله عليك. فقال آدم عليه السلام: يا جبريل، فإن كان بعد هذه التوبة سؤال فأين مقامى ؟ فأوحى الله إليه يا آدم، ورثت ذريتك التعب والنصب، وورثتهم التوبة. فمن دعانى منهم لبيته كا لبيتك، ومن سألنى المغفرة لم أبخل عليه، لأنى قريب مجيب يا آدم، وأحشر التائبين من القبور مستبشرين ضاحكين، ودعاؤهم مستجاب. والأخبار والآثار فى ذلك لا تحصى، والإجماع منعقد من الأمة على وجوبها، إذ معناه العلم بأن الذنوب والمعاصى مهلكات ومبعدات من الله تعالى وهذا داخل فى وجوب الإيمان، ولكن قد تدهش الغفلة عنه فمعنى هذا العلم إزالة هذه الغفلة، ولا خلاف فى وجوبها.

ومن معانيها ترك المعاصى فى الحال ، والتزم على تركها فى الاستقبال ، وتدارك ما سبق من التقصير فى سابق الأحوال ، وذلك لا يشك فى وجوبه وأما التندم على ما سبق ، والتحزن عليه ، فواجب . وهو روح التوبة ، وبه تمام التلافى . فكيف لا يكون واجباً ! بل هو نوع ألم يحصل لا محالة ، عقيب حقيقة المعرفة بما فات من العمر وضاع فى سخط الله .

فإن قلت: تألم القلب أمر ضرورى لا يدخل تحت الاختيار، فكيف يوصف بالوجوب؟

فاعلم أن سببه تحقيق العلم بفوات المحبوب. وله سبيل إلى تحصيل سببه. وبمثل هذا المعنى دخل العلم تحت الوجوب، لا بمعنى أن العلم يخلقه العبد

وخدثه فى نفسه، فإن ذلك محال. بل العلم، والندم، والفعل، والإرادةم. والقدرة، والقادر، الكل من خلق الله وفعله ﴿ والله حَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (٤٠) هذا هو الحق عند ذوى النصائر. وما سوى هذا ضلال.

# بحث فى أفعال العبد وهل له اختيار

فإن قلت. أفليس للعبد اختيار في الفعل والترك؟ قلنا نعم: وذلك لا يناقض قولنا إن الكل من خلق الله تعالى . مل الاختيار أيضاً من خلق الله . والعبد مضطر في الاختيار الذي له فإن الله إذا حلق اليد الصحيحة، وحلق الطعام اللذيذ، وخلق الشهوة للطعام في المعدة، وحلق العلم في القلب بأن هذا الطعام يسكن الشهوة ، وخلق الخواطر المتعارضة في أن هذا الطعام هل فيه مضرة مع أنه يسكن الشهوة ، وهل دون تناوله مانع يتعذر معه تناوله أم لا ، ثم خلق العلم بأنه لا مانع، ثم عند اجتماع هذه الأسباب تنجزم الإرادة الباعثة على التناول. فانجزام الإرادة بعد تردد الخواطر المتعارضة، وبعد وقوع الشهوة للطعام يسمى اختياراً ، ولا بد من حصوله عند تمام أسبابه . فإذا حصل انجزام الإرادة يخلق الله تعالى إياها ، تحركت اليد الصحيحة إلى جهة الطعام لا محالة . إذ بعد تمام الإرادة والقدرة، يكون حصول الفعل ضرورياً فتحصل الحركة، فتكون الحركة بخلق الله بعد حصول القدرة وانجزام الإرادة، وهما أيضاً من خلق الله . وانجزام الإرادة خصل بعد صدق الشهوة ، والعلم بعدم الموانع ، وهما أيضاً من خلق الله تعالى . ولكن بعض هذه المخلوقات يترتب على البعض ترتيباً جرت به سنة الله تعالى في خلقه . ولن تجد لسنة الله تبديلاً . فلا يخلق الله حركة اليد بكتابة منظومة ما لم يخلق فيها صفة تسمى قدرة، وما لم يخلق فيها حياة ، وما لم يخلق إرادة مجزومة . ولا يخلق الإرادة انجزومة ما لم يخلق شهوة

١٥١) الصافات : ٩٦ .

وميلا في النفس ولا ينبعث هذا الميل انبعاثاً تاماً ما لم يخلق علماً بأنه موادي للنفس، إما في الحال أو في المآل. ولا يخلق العلم أيضاً إلا بأسباب أخرى ترجع إلى حركة وإرادة وعلم. فالعلم والميل الطبيعي أبداً يستتبع الإرادة الجازمة، والقدرة والإرادة أبداً تستردف الحركة، وهكذا الترتيب في كلِّ فعل. والكل من اختراع الله تعالى. ولكن بعض مخلوقاته شرط لبعض. فلذلك يجب تقدم البعض وتأخر البعض، كما لا تخلق الإرادة إلا بعد العلم، ولا يخلق العلم إلا بعد الحياة ، ولا تخلق الحياة إلا بعد الجسم . فيكون خلق الجسم شرط لحدوث الحياة ، لا أن الحياة تتولد من الجسم . ويكون خلق الحياة شرطاً لخلق العلم ، لا أن العلم يتولد من الحياة . ولكن لا يستعد المحل لقبول العلم إلا إذا كان حياً ، ويكون خلق العلم شرطاً لجزم الإرادة ، لا أن العلم يولد الإرادة . ولكن لا يقبل الإرادة إلا جسم حي عالم . ولا يدخل في الوجود إلا ممكن ، وللإمكان ترتيب لا يقبل التغيير ، لأن تغييره محال . فمهما وجد شرط الوصف استند المحل به لقبول الوصف، فحصل ذلك الوصف من الجود الإلهي والقدرة الأزلية عند حصول الاستعداد. ولما كان للاستعداد بسبب الشروط ترتيب، كان لحصول الحوادث بفعل الله تعالى ترتيب. والعبد مجرى هذه الحوادث المرتبة : وهي مرتبة في قضاء الله تعالى الذي هو واحد كلمح البصر ترتيباً كلياً لا يتغير . وظهورها بالتفصيل مقدر بقدر لا يتعداها . وعنه العبارة بقوله تعالى ﴿ إِنَّا كُلِّ شَيء خَلَقْنَاهُ بِقَدَر ﴾ (٢٠) وعن القضاء الكلي الأزلى العبارة بقوله تعالى ﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَمْحٍ بِالْبَصَرِ ﴾ (١٧) وأما العباد فإنهم مسخرون تحت مجارى القضاء والقدر . ومن جملة القدر خلق حركة في يد الكاتب، بعد خلق صفة مخصوصة في يده تسمى القدرة وبعد خلق ميل قوى جازم في نفسه يسمى القصد، وبعد علم بما إليه ميله يسمى لإدراك والمعرفة.

۱۳۱ والقم عدم

(۱۷) العمر.

# سِرّ القدر

ومن حرك سلسلة الأسباب والمسببات وعلم كيفية تسلسلها، ووجه ارتباط مناط سلسلتها بمسبب الأسباب، انكشف له سر القدر وعلم علماً يقيناً أن لا خالق إلا الله، ولا مبدع سواه.

فإن قلت: قد قضيت على كل واحد من القائلين بالجبر، والاختراع، والكسب، أنه صادق من وجه، وهو مع صدقه قاصر، وهذا تناقض، فكيف يمكن فهم ذلك؟ وهل يمكن إيصال ذلك إلى الأفهام بمثال؟.

فاعلم أن جماعة من العميان قد سمعوا أنه حمل إلى البلدة حيوان عجيب بسمى الفيل، وما كانوا قط شاهدوا صورته، ولا سمعوا اسمه. فقالوا لا بدالما (۱۸) لأهال: ۱۷

من مساهدند ومعرفه باللمس الذي بقدر عليه ، فطلبود ، فلما وجهلوا إليه لمسود . فوقع يد بعضهم على نابه ، ووقع يد بعضهم على نابه ، ووقع يد بعضهم على أذبه . فقالوا قد عرفناه . فلما انصرفوا سأهم بقية العميان ، فاختلف أجوبتهم . فقال الذي لمس الرجل : إن الفبل ما هو إلا مثل اسطوانة حشنة الظاهر ، إلا أنه ألين مها . وقال الذي لمس الناب : ليس كما يقول ، بل هو صلب لا لين فيه ، وأملس لا خشونة فيه ، وليس فى غلظ الأسطوانة أصلا ، بل هو مثل عمود : وقال الذي لمس الأذن : لعمرى هو لين وفيه خشونة . فصدق أحدهما فيه . ولكن قال . ما هو مثل عمود ، ولا هو مثل خشونة من اسطوانة ، وإنما هو مثل جلد عريض غليظ . فكل واحد من هؤلاء صدق من وجه ، إذ أخبر كل واحد عما أصابه من معرفة الفيل ، ولم يخرج واحد فى خبره عن وصف الفيل . ولكهم بحيلتهم قصروا عن الإحاطة بكنه صورة الفيل عن وصف الفيل . ولكهم بحيلتهم قصروا عن الإحاطة بكنه صورة الفيل اختصر بهذا المثال واعتبر به ، فإنه مثال أكثر ما اختلف الناس فيه . وإن كان هذا كلاماً يناطح علوم المكاشفة و خرك أمواجها ، وليس دلك من غرضنا .

# وجوب التوبة بجميع أجزائها

فلنرجع إلى ما كنا بصدده وهو بيان أن التوبة واجبة بجميع أجزائها الثلاثة . العلم ، والندم ، والترك ، وأن الندم داخل فى الوجوب ، لكونه واقعاً فى جملة أفعال الله المحصورة بين علم العبد ، وأ ادته ، وقدرته المتخللة بينها ، وما هذا وصفه فاسم الوجوب يشمله .





# الفصل الثالث بيان أن وجوب التوبة على الفور

أما وجوبها على الفور فلا يستراب فيه . إذ معرفة كون المعاصي مهلكات من نفس الإيمان ، وهو واجب على الفور . والمتقصى عن وجوبه هو الذي عرفه معرفة زجره ذلك عن الفعل المكروه. فإن هذه المعرفة ليست من علوم المكاشفات التي لا تتعلق بعمل، بل هي من علوم المعاملة. وكل علم يراد ليكون باعثاً على عمل فلا يقع التقصى عن عهدته ما لم يصر باعثاً عليه . فالعلم بضرر الذنوب إنما أريد ليكون باعثاً على تركها فمن لم يتركها فهو فاقد لهذا الجزء من الإيمان . وهو المراد بقوله عليه السلام (٢٠) « لاَ يَزْني الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وِهُوَ مُؤْمِنٌ » وما أراد به نفى الإيمان الذي يرجع إلى علوم المكاشفة ، كالعلم بالله ، ووحدانيته ، بصفاته ، وكتبه ؛ ورسله ، فإن ذلك لا ينفيه الزنا والمعاصي . وإنما أراد به نفي الإيمان لكـون الزنا مبعداً عن الله تعالى . موجباً للمقت . كما إذا قال الطبيب: هذا سم فلا تتناوله فإذا تناوله يقال تناول وهو غير مؤمن، لا بمعنى أنه غير مؤمن بوجود الطبيب، وكونه طبيباً وغير مصدق به . بل المراد أنه غير مصدق بقوله إنه سم مهلك . فإن العالم بالسم لا يتناوله أصلاً. فالعاصى بالضرورة ناقص الإيمان. وليس الإيمان باباً واحداً، بل هو نيفٍ وسبعون باباً ، أعلاها شهادة أن لا إله إلا الله ، وأدناها إماطة الأذي عن الطريق. ومثاله قول القائل. ليس الإنسان موجوداً واحداً ، بل هو نيف وسبعون موجوداً ، أعلاها القلب والروح وأدناها إماطة الأذى عن البشرة ، بأن يكون مقصوص الشارب، مقلوم الأظفار، نقى البشرة من الخبث، حتى

٢٠٠) حديث لا يزنى الزانى حين يزنى وهو مؤمن متفق عليه من حديث ألى هريرة .

يتميز عن البهاعم المرسلة الملوثة بأرواثها، المستكرهة الصور بطول مخالبها وأظلافها.

وهذا مثال مطابق: فالإيمان كالإنسان، وفقد شهادة التوحيد يوجب البطلان بالكلية كفقد الروح، والذي ليس له إلا شهادة التوحيد والرسالة هو كإنسان مقطوع الأطراف مفقوء العينين، فاقد لجميع أعضائه الباطنة والظاهرة ، لا أصل الروح. وكما أن من هذا حاله قريب من أن يموت ، فتزايله الروح الضعيفة ، المنفردة ، التي تخلف عنها الأعضاء التي تمدها وتقويها ، فكذلك من ليس له إلا أصل الإيمان ، وهو مقصر في الأعمال ، قريب من أن تقتلع شجرة إيمانه إذا صدمتها الرياح العاصفة ، المحركة للإيمان في مقدمة قدوم ملك الموت ووروده فكل إيمان لم يثبت في اليقين أصله، ولم تنتشر في الأعمال فروعه، لم يثبت على عواصف الأهوال عند ظهور ناصية ملك الموت، وخيف عليه سوء الخاتمة، لا مايسقى بالطاعات على توالى الأيام والساعات ، حتى رسخ وثبت. وقول العاصى للمطيع: إني مؤمن كما أنك مؤمن، كقول شجرة القرع لشجرة الصنوبر أنا شجرة وأنت شجرة. وما أحسن جواب شجرة الصنوبر إذ قالت: ستعرفين اغترارك بشمول الاسم إذا عصفت رياح الخريف، فعند ذلك تنقطع أصولك، وتتناثر أوراقك، وينكشف غروروك بالمشاركة في اسم الشجرة مع الغفلة عن أسباب ثبوت الأشجار .

#### وسوف ترى إذا انجلى الغبارُ أَفَرَسٌ تَحتك أم حِمــارُ

وهذا أمر يظهر عند الخاتمة . وإنما انقطع نياط العارفين خوفاً من دواعى الموت ومقدماته الهائلة ، التي لا يثبت عليها إلا الأقلون . فالعاصي إذا كان لا يخاف الخلود في التار بسبب معصيته ، كالصحيح المنهمك في الشهرات المضرة إذا كان لا يخاف الموت بسبب صحته . وإنّ الموت غالباً لا يقع فجأة ، فيقال له : الصحيح يخاف المرض ، ثم إذا مرض خاف الموت وكذلك العاصي يخاف سوء

الخاتمة ، ثم إذا ختم له بالسوء والعياذ بالله وجب الخلود في النار فالمعاصي للإيمان كالمأكولات المضرة للأبدان، فلا تزال تجتمع في الباطن حتى تغير مزج الأخلاط وهو لا يشعر بها ، إلى أن يفسد المزاج ، فيمرض دفعة ، ثم يموت دفعة . فكذلك المعاصى . فإذا كان الخائف من الهلاك في هذه الدنيا المنقضية يجب عليه ترك المسموم ، وما يضره من المأكولات في كل حال وعلى الفور ، فالخائف من هلاك الأبد أولى بأن يجب عليه. وإذا كان متناول السم إذا ندم يجب عليه أن يتقيأ ، ويرجع عن تناوله بإبطاله وإخراجه عن المعدة ، على سبيل الفور والمبادرة ، تلافياً لبدنه المشرف على هلاك لا يفوت عليه إلا هذه الدنيا الفانية ، فمتناول سموم الدين وهي الذنوب أولى بأن يجب عليه الرجوع عنها بالتدارك الممكن، ما دام يبقى للتدراك مهلة وهو العمر ، فإن المخوف من هذا السم فوات الآخرة الباقية ، التي فيها النعيم المقيم، والملك العظيم، وفي فواتها نار الجحيم، والعدّاب المقيم الذي تتصرم أضعاف أعمار الدنيا دون عشر عشير مدته ، إذا ليس لمدته آخر ألبتة . فالبدار البدارَ إِلَى التوبة ، قبل أن تعمل سموم الذنوب بروح الإيمان عملاً يجاوز الأمر فيه الأطباء واختيارهم، ولا ينفع بعده الاحتماء، فلا ينجع بعد ذلك نصح الناصحين ، ووعظ الواعظين ، وتحق الكلمة عليه بأنه من الهالكين ، ويدخل تحت عموم قوله تعالى ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَعْلالًا فَهِي إِلَى الْأَذْقَانِ فَهُمْ مُقْمَحُونَ وَجَعَلْنَا مِنْ بين أَيْدِيهِمْ سَداً وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدّاً فَاغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصَرُونَ وَسَواءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تَنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾(١١). ولا يغرنك لفظ الإيمان فتقول: المراد بالآية الكافر، إذ بين لك أن الإيمان بضع وسبعون باباً ، وأن الزاني لا يزني حين يزني وهو مؤمن . فالمحجوب عن الإيمان الذي هو شعب وفروع سيحجبُ في الخاتمة عن الإيمان الذي هو أصل. كما أن الشخص الفاقد لجميع الأطراف التي هي حروف وفروع ، سيساق إلى الموت المعدم للروح التي هي أصل، فلا بقاء للأصل دون الفرع، ولا وجود للفرع دون

<sup>(</sup>۲۱) یس : ۸ ، ۹ ، ۸ ، ۲ ، ۲ ،

الأصل، ولا فرق بين الأصل والفرع إلا فى شيء واحد، وهو أن وجود الفرع وبقاءه جميعاً يستدعى وجود الأصل، وأما وجود الأصل فلا يستدعى وجود الفرع فبقاء الأصل بالفرع، ووجود الفرع بالأصل، فعلوم المكاشفة وعلوم المعاملة متلازمة كتلازم الفرع والأصل، فلا يستغنى أحدهما عن الآخر. وإن كان أحدهما فى رتبة الأصل والآخر فى رتبة التابع. وعلوم المعاملة إذا لم تكن باعثة على العمل فعدمها خير من وجودها فإن هى لم تعمل عملها الذى تراد له. قامت مؤيدة للحجة على صاحبها. ولذلك يزاد فى عذاب العالم الفاجر على عذاب الجاهل الفاجر. كما أوردنا من الأخبار فى كتاب العلم.





# الفصل الرابع بيان أن وجوب التوبة عام في الأشخاص والأحوال فلا ينفك عنه أحد ألبتَّةَ

اعلم أن ظاهر الكتاب قد دل على هذا ، إذ قال تعالى ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (٢٠) فعمم الخطابَ . ونور البصيرة أيضاً يرشد إليه ، معنى التوبة الرجوع عن الطريق المبعد عن الله ، المقرب إلى الشيطان .

ولا يُتَصَوَّرُ ذلك إلا من عاقل، ولا تكمل غريزة العقل إلا بعد كال غريزة الشهوة، والغضب وسائر الصفات المذمومة التي هي وسائل الشيطان إلى إغواء الإنسان، إذ كال العقل إنما يكون عند مقارنة الأربعين. وأصله إنما يتم عند مراهقة البلوغ، ومباديه تظهر بعد سبع سنين، والشهوات جنود الشيطان، والعقول جنود الملائكة، فإذا اجتمعا قام القتال بينهما بالضرورة، إذ لا يثبت أحدهما للآخر لأنهما ضدان، فالتطارد بينهما كالتطارد بين الليل والنهار، والنور والظلمة. ومهما علب أحدهما أزعج الآخر بالضرورة. وإذا كانت الشهوات تكمل في الصبا والشباب قبل كال العقل، فقد سبق جند الشيطان، واستولى على المكان، ووقع للقلب به أنس، وألف لا محالة مقتضيات الشهوات بالعادة. وغلب ذلك عليه، ويعسر عليه النزوع عنه. ثم مقتضيات الشهوات بالعادة. وغلب ذلك عليه، ويعسر عليه النزوع عنه. ثم يلوح العقل الذي هو حزب الله وجنده، ومنقذ أوليائه من أيدي أعدائه شيئاً على التدريج، فإن لم يقو ولم يكمل، سلمت مملكة القلب للشيطان،

(۲۲) النور : ۳۱

وأنجز اللعين موعده حيث قال ﴿ لَأَحْتِنكُنّ ذُرّيّتُهُ إِلا قَلِيلاً ﴾ (٢٣) وإن كمل العقل وقوى ، كان أوَّل شغله قمع جنود الشيطان بكسر الشهوات ، ومفارقة العادات ، ورد الطبع على سبيل القهر إلى العبادات . ولا معنى للتوبة إلا هذا ، وهو الرجوع عن طريق ، دليله الشهوة ، وخفيره الشيطان ، إلى طريق الله تعالى . وليس في الوجود آدمي إلا وشهوته سابقة على عقله ، وغريزته التي هي عدة المسيطان متقدمة على غريزته التي هي عدة الملائكة ، فكان الرجوع عما عدة الشيطان ، نبياً كان أو غبياً ، فلا تظنن أن هذه الضرورة اختصت بآدم عليه السلام . وقد قيل .

#### فلا تحسبنَّ هنداً لها الغدرُ وحدَها سجية نفسٍ كلُّ غانيةٍ هِنْدُ

بل هو حكم أزلى مكنوب على جنس الإنس، لا يمكن فرض خلافه ما لم تتبدل السنة الإلهية التى لا مطمع فى تبديلها . فإذا كل من بلغ كافراً جاهلاً فعليه التوبة من جهله وكفره . فإذا بلغ مسلماً تبعاً لأبويه ، غافلاً عن حقيقة إسلامه ، فعليه التوبة من غفلته بتفهم معنى الإسلام ، فإنه لا يغنى عنه إسلام أبويه شيئاً ما لم يسلم بنفسه ، فإن فهم ذلك فعليه الرجوع عن عادته وإلفه للاسترسال وراء الشهوات من غير صارف ، بالرجوع إلى قالب حدود الله فى المنع والإطلاق ، والانفكاك ، والاسترسال ، وهو من أشق أبواب التوبة ، وفيه هلك الأكثرون ، إذ عجزوا عنه . وكل هذا رجوع وتوبة .

فدل أن التوبة فرض عين في حق كل شخص ، لا يتصور أن يستغنى عنها أحد من البشر ، كما لم يستغن آدم . فخلقة الولد لا تتسع لما لم يتسع له خلقة الوالد أصلاً .

وأما بيان وجوبها على الدوام ، وفى كل حال ، فهو أن كل بشر فلا يخلو عن معصية بجوارحه. إذ لم يخلُ عنه الأنبياء ، كما ورد فى القرآن والأخبار من

٢٣)الأسراء: ٦٢

خطايا الأنبياء ، وتوبتهم ، وبكائهم على خطاياهم . فإن خلا في بعض الأحوال عن معصية الجوارح فلا يخلو عن الهم بالذنوب بالقلب فإن خلا في بعض الأحوال عن الهم ، فلا يخلو عن وسواس الشيطان بإيراد الخواطر المتفرقة المذهلة عن ذكر الله . فإن خلا عنه ، فلا يخلو عن غفلة وقصور في العلم بالله ، وصفاته ، وأفعاله . وكل ذلك نقص ، وله أسباب ، وترك أسبابه بالتشاغل بأضدادها رجوع عن طريق إلى ضده ، والمراد بالتوبة الرجوع . ولا يتصور الخلو في حق الآدمي عن هذا النقص ، وإنما يتفاوتون في المقادير . فأما الأصل فلا بد منه . ولهذا قال عليه السلام (١٤٠) « إنه لكفان عَلَى قَلْبِي حَتَى قال ﴿ لِيَعْفِر الله فِي الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ سَبْعِينَ مَرّةً » الحديث ولذلك أكرمه الله تعالى بأن قال هو ليتغفِر لك الله ما تَقَدَّم مِنْ ذَئبِك وَمَاتاً حَرَ الله عنه على عنه حال غيره ؟

فإن قلت: لا يخفى أن ما يطرأ على القلب من الهموم والخواطر نقص، وأن الكمال فى الخلو عنه، وأن القصور عن معرفة كنه جلال الله نقص، وأنه كلما ازدادت المعرفة زاد الكمال، وأن الانتقال إلى الكمال من أسباب النقصان رجوع، والرجوع توبة، ولكن هذه فضائل لا فرائض، وقد أطلقت القول بوجوب التوبة فى كل حال، والتوبة عن هذه الأمور ليست بواجبة، إذ إدراك الكمال غير واجب فى الشرع. فما المراد بقولك التوبة واجبة فى كل حال؟.

فاعلم أنه قد سبق أن الإنسان لا يخلو في مبدأ خلقته من اتباع الشهوات أصلاً. وليس معنى التوبة تركها فقط، بل تمام التوبة بتدارك ما مضى. وكل شهوة اتبعها الإنسان ارتفع منها ظلمة إلى قلبه، كما يرتفع عن نفس الإنسان ظلمة إلى وجه المراة الصقيلة. فإن تراكمت ظلمة الشهوات صار ريناً، كما

<sup>(</sup>٢٤) حديث إنه ليغان على قلبى فأستغفر الله فى اليوم والليلة سعين مرة : مسلم من حديث الأغر المزنى إلا أنه قال فى اليوم ماثة مرة وكذا عند أبى دواد وللبخارى من حديث أبى هريرة إنى لأستغفر الله فى اليوم أكثر من سبعين مرة وفى رواية البيهقى فى الشعب سبعين لم يقل أكثر وتقدم فى الأذكار والدعوات . (٢٥) الفتح

عبير بخار النفس فى وجه المرآة عند تراكمه خبثاً ، كما قال تعالى : ﴿ كُلا بَلْ وَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُو يَكْسِبُونَ ﴾ (٢١) فإذا تراكم الرين صار طبعاً (٢٧) فيطبع على قلبه ، كالحبث على وجه المرآة إذا تراكم وطال زمانه ، غاص فى جرم الحديد وأفسده ، وصار لا يقبل الصقل بعده ، وصار كالمطبوع من الحبث . ولا يكفى فى تدارك اتباع الشهوات تركها فى المستقبل ، بل لا بد من محو تلك الأريان التى انطبعت فى القلب . كما لا يكفى فى ظهور الصور فى المرآة قطع الأنفاس والبخارات المسودة لوجهها فى المستقبل ، ما لم يشتغل بمحو ما انطبع الأنفاس والبخارات المسودة لوجهها فى المستقبل ، ما لم يشتغل بمحو ما انطبع فيها من الأريان . وكما يرتفع إلى القلب ظلمة من المعاصى والشهوات ، فيرتفع إليه نور من الطاعات وترك الشهوات فتنمحى ظلمة المعصية بنور الطاعة وإليه الإشارة بقوله عليه السلام (٢٨) ﴿ أَلْبِعِ السَيِّئَةَ الْحَسْنَة تَمْحُها ﴾ .

فإذا لا يستغنى العبد فى حال من أحواله عن محو آثار السيئات عن قلبه، بمباشرة حسنات تضاد آثارها آثار السيئات هذا فى قلب حصل أولاً صفاؤه وجلاؤه، ثم أظلم بأسباب عارضة.

فأما التصقيل الأول ففيه يطول الصقل، إذ ليس شغل الصقل في إزالة الصدأ عن المرآة كشغله في عمل أصل المرآة. فهذه أشغال طويلة لا تنقطع أصلاً. وكل ذلك يرجع إلى التوبة.

فأما قولك: إن هذا لا يسمى واجباً ، بل هو فضل وطلب كال ، فاعلم أن الواجب له معنيان أحدهما: ما يدخل فى فتوى الشرع ، ويشترك فيه كافة الحلق ، وهو القدر الذى لو اشتغل به كافة الحلق لم يخرب العالم ، فلو كلف الناس كلهم أن يتقوا الله حق تقاته لتركوا المعايش . ورفضوا الدنيا بالكلية . ثم يؤدى ذلك إلى بطلان التقوى بالكلية ، فإنه مهما فسدت المعايش لم يتفرغ يؤدى ذلك إلى بطلان التقوى بالكلية ، فإنه مهما فسدت المعايش لم يتفرغ

<sup>(</sup>٢٦) المطففين : ١٤

<sup>(</sup>٢٧) الطبع : الختم ، والرين الحبث الوسخ .

<sup>(</sup>٢٨) حديث أتبع السيئة الحسنة تمحها : الترمذي من حديث أبي ذر بزيادة في أوله وآخره وقال حسن صَجِّيح وقد تقدم في رياضة النفس .

أحد للتقوى بل شغل الحياكة ، والحراثة ، والحبز ، يستغرق جميع العمر من كل واحد فيما يحتاج إليه ، فجميع هذه الدرجات ليست بواجبة بهذا الاعتبار .

والواجب الثانى: هو الذى لا بد منه للوصول به إلى القرب المطلوب من رب العالمين، والمقام المحمود بين الصديقين. والتوبة عن جميع ما ذكرناه واجبه فى الوصول إليه . كما يقال الطهارة واجبة فى صلاة التطوع، أى لمن يريدها، فإنه لا يتوصل إليها إلا بها. فأما من رضى بالنقصان والحرمان عن فضل صلاة التطوع، فالطهارة ليست واجبة عليه لأجلها. كما يقال العين، والأذن، واليد، والرجل، شرط فى وجود الإنسان. يعنى أنه شرط لمن يريد أن يكون إنساناً كاملاً ينتفع بإنسانيته، ويتوصل بها إلى درجات العلا فى الدنيا. فأما من قنع بأصل الحياة، ورضى أن يكون كلحم على وضم (٢١)، وكخرقة مطروحة، فليس يشترط لمثل هذه الحياة عين، ويد، ورجل. فأصل الواجبات الداخلة فى فتوى العامة لا يوصل إلا إلى أصل النجاة. وأصل النجاة كأصل الحياة، عبرى مجرى الأعضاء وما وراء أصل النجاة من السعادات التي بها تنتهى الحياة، يجرى مجرى الأعضاء والآلات التي بها تنهي الخياء، والعلماء والأمثل

فالأمثل، وعليه كان حرصهم، وحواليه كان تطوافهم، ولأجله كان رفضهم للاذ الدنيا بالكلية، حتى انتهى عيسى عليه السلام إلى أن توسد حجراً فى منامه، فجاء إليه الشيطان وقال: أما كنت تركت الدنيا للآخرة؟ فقال نعم وما الذي حدث؟ فقال توسدك لهذ الحجر تنعم فى الدنيا، فلم لا تضع رأسك على الأرض؟ فرمى عيسى عليه السلام بالحجر، ووضع رأسه على الأرض. وكان رميه للحجر توبة عن ذلك التنعم. أفترى أن عيسى عليه السلام لم يعلم وضع الرأس على الأرض لا يسمى واجباً فى فتاوى العامة؟.

أفترى أن نبينا محمداً عَيْضَامُ (٣٠) لما شغله الثوب الذي كان عليه علم (٢١) في

<sup>(</sup>٢٩) الوضم : خشبة الجزار التي يقطع اللحم فوقها والمراد أنه لا يملك من أمر نفسه شيئاً .

<sup>(</sup>٣٠) حديث نزعه عَلِي الذي كان عليه في الصلاة : تقدم في الصلاة أيضاً .

<sup>(</sup>٣١) علمُ الثوبِ : رسمُه ورقْمُه

صلاته حتى نزعه (٢٢) ، وشغله شِراكُ (٢٣) نعله الذى جدده حتى أعاد الشراك الخلق ، لم يعلم أن ذلك ليس واجباً فى شرعه الذى شرعه لكافة عباده ؟ فإذا علم ذلك فلم تاب عنه بتركه ؟ وهل كان ذلك إلا لأنه رآه مؤثراً فى قلبه أثراً يمنعه عن بلوغ المقام المحمود الذى قد وعد به ؟ .

أفترى أن الصديق رضى الله عنه بعد أن شرب اللبن، وعلم أنه على غير وجهه، أدخل أصبعه فى حلقه ليخرجه، حتى كاد يخرج معه روحه، ما علم من الفقه هذا القدر، وهو أن ما أكله عن جهل فهو غير آثم به، ولا يجب فى فتوى الفقه إخراجه فلم تاب عن شربه بالتدارك على حسب إمكانه بتخلية المعدة عنه ؟ وهل كان ذلك إلا لسر وقر فى صدره، عرفه ذلك السر أن فتوى العامة حديث آخر، وأن خطر طريق الآخرة لا يعرفه إلا الصديقون ؟.

فتأمل أحوال هؤلاء الذين هم أعرف خلق الله بالله ، وبطريق الله ؟ وبمكر الله ؟ وبمكامن الغرور بالله . وإياك مرة واحدة أن تغرك الحياة الدنيا ، وإياك ثم إياك ألف ألف مرة أن يغرك بالله الغرور (٢٤) . فهذه أسرار من استنشق مبادى روائحها علم أن لزوم التوبة النصوح ملازم للعبد السالك في طريق الله تعالى . في كل نفس من أنفاسه ، ولو عمَّر عُمْر نوح ، وأن ذلك واجيب على الفور من غير مهلة . ولقلة صدق أبو سليمان الداراني حيث قال : لو لم يبك العاقل فيما بقى من عمره إلا على تفويت ما مضى منه في غير الطاعة ، لكان خليقاً أن يخزنه ذلك إلى الممات . فكيف من يستقبل ما بقى من عمره بمثل ما مضى من يجزنه ذلك إلى الممات . فكيف من يستقبل ما بقى من عمره بمثل ما مضى من فائدة ، بكى عليها لا محالة . وإن ضاعت منه وصار ضياعها سبب هلاكه ، فائدة ، بكى عليها لا محالة . وإن ضاعت منه وصار ضياعها سبب هلاكه ، كان بكاؤه منها أشد . وكل ساعة من العمر ، بل كل نفس جوهرة نفيسة ، كان بكاؤه منها أشد . وكل ساعة من العمر ، بل كل نفس جوهرة نفيسة ، من شقاوة الأبد . وأى جوهر أنفس من هذا ؟ فإذا ضيعتها في الغفلة ، فقد من شقاوة الأبد . وأى جوهر أنفس من هذا ؟ فإذا ضيعتها في الغفلة ، فقد

<sup>(</sup>٣٢) حديث نُزْعِه الشراك الجديدُ وإعادة الشراك الخلَق : تقدم في الصلاة أيضاً .

<sup>(</sup>٣٣) شراك النعل: سير النعل على ظهر القدم.

<sup>(</sup>٣٤) الغَرور : بفتح الغَين ـــ الشيطان .

خسرت جسراناً مبيناً. وإن صرفتها إلى معصنية ، فقد هلكت هلاكاً فاحشاً . فإن كنت لا تبكى على هذه المصيبة ، فذلك لجهلك . ومصيبتك بجهلك أعظم . من كل مصيبة ، لكن الجهل مسيبة لا يعرف المصاب بها أنه صاحب مصيبة . فإن نوم الغفلة يحول بينه وبين معرفته ، والناس نيام ، فإذا ماتوا انتهوا . فعند ذلك ينكشف لكل مفلس إفلاسه ، ولكل مصاب مصيبته . وقد رفع الناس عن التدارك .

قال بعض العارفين: إن مَلَك الموت عليه السلام إذا ظهر للعبد، أعلمه أنه قد بقى من عمرك ساعة ، وإنك لا تستأخر عنها طرفة عين . فيبدو للعبد من الأسف والحسرة ما لو كانت الدنيا بحذافيرها (٢٠٠٠ لخرج منها ؛ على أن يضم إلى تلك الساعة ساعة أخرى ، ليستعتب فيها ويتدارك تفريطه ، فلا يجد إليه سبيلاً . وهو أول ما يظهر من معانى قوله تعالى ﴿ وَحِيلَ يَيْنَهُمْ وبين ما يَشْتَهُونَ ﴾(٢٦) وإليه الإشارة بقوله تعالى ﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَ كُمُ الْمُوْتُ فَيقُولَ رَبِّ لَوْ لاَ أُخَّرْتَنِي إِلَى أَجَلِ قَرِيبِ فَأُصَّدَّقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ وَلَنْ يُؤَخِّرَ اللهُ نَفْساً إِذَا جاء أَجَلُها ﴾(٢٧) فقيل الأجل القريب الذي يطلبه . معناه أنه يقول عند كشف الغطاء للعبد: يا ملك الموت ، أخرني يوماً أعتذر فيه إلى ربى وأتوب، وأتزود صالحاً لنفسى فيقول: فنيت الأيام فلا يوم. فيقول: فأخرني ساعة . فيقول : فنيت الساعات فلا ساعة فيغلق عليه باب التوبة ، فيتغرُّعر بروحه، وتنردد أنفاسه في شر أسفه، ويتجرع غصة اليأس عن التدارك ، و خسرة الندامة على تضييع العمر ، فيضطرب أصل إيمانه في صدمات تلك الأحوال. فإذا زهقت نفسه، فإن كان سبقت له من الله الحسني، خرجت روحه على التوحيد، فذلك حسن الخاتمة. وإن سبق له القضاء بالشفوة والعياذ بالله، خرجت روحه على الشك والاضطراب، وذلك سوء الخاتمة . ولمثل هذا يقال « وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يعملُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ الآنَ ﴾(٢٨) وقوله ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوء بجهَالَة ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ قَريبٍ ﴾(٢٩) ومعناه عن قرب عهد

<sup>(</sup>٣٥) حذافير الشيء أعاليه ونواحيه . الواحِد حذفار بالكسر . مختار .

<sup>(</sup>٣٦) سبأ : ٥٤ (٣٧) المنافقون : ١١ ، ١١ (٣٨) النساء : ١٨ (٣٩) النساء : ١٧

· الخطيئة بأن يتندم عليها ، ويمحو أثرها بحسنة يردفها بها قبل أن يتراكم الرين على القلب فلا يقبل المحو .

ولذلك قال عَلِيلِيِّهِ « أَثْبِعِ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا » ولذلك قال لقمان لابنه: يا بني لا تؤخر التوبة ، فإن الموت يأتي بغتة . ومن ترك المبادرة إلى التوبة بالتسويف. كان بين خطرين عظيمين: أحدهما: أن تتراكم الظلمة على قلبه من المعاصي، حتى يصير رينـا(٢٠) وطبعاً، فلا يقبل المحو، الثاني: أن يعاجله المرض أو الموت ، فلا يجد مهلة للاشتغال بالمحو . ولذلك ورد في الخبر (١١) « إنَّ أَكْثَرَ صِيَاحٍ أَهْلِ النَّارِ مِنَ التَّسْوِيف »فما هلك من هلك !! إلا بالتسويف. فيكون تسويده القلب نقداً ، وجلاؤه بالطاعة نسيئة ، إلى أن يختطفه الموت فيأتى الله بقلب غير سليم. ولا ينجو إلا من أتى الله بقلب سليم. فالقلب أمانة الله تعالى عند عبده ، والعمر أمانة الله عنده . وكذا سائر أسباب الطاعة . فمن خان في الأمانة ولم يتدارك خيانته ، فأمره مخطر . قال بعض العارفين : إن لله تعالى إلى عبده سرين يسرهما إليه على سبيل الإلهام . أحدهما : إذا خرج من بطن أمه يقول له: عبدي، قد أخرجتك إلى الدنيا طاهراً نظيفاً، واستودعتك عمرك وائتمنتك عليه، فانظر كيف تحفظ الأمانة، وانظر إلى كيف تلقاني . والثاني : عند خروج روحه يقول : عبدي ، ماذا صنعت في أمانتي عندك ؟ هل حفظتها حتى تلقاني على العهد، فألقاك على الوفاء؟ أو أضعتها فألقاك بالمطالبة والعقاب ؟ وإليه الإشارة بقوله تعالى ﴿ أَوْفُوا بِعَهْدِى أُوف بِعَهْدَكُمْ ﴾ (٢٠) وبقوله تعالى ﴿ وَالَّذَيِنَ هُمْ لِأَمَانَاتِهُم وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ ﴾ (٢٠)



<sup>(</sup>٤٠) الرَّين : الطبع والدنس . يقال ران دنبة على قلبه أى غلب . قال أبو عبيدة : في قوله تعالى : و كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون ﴾ أى غلب . وقال الحسن رضى الله عنه : هو الذنب على الذنب حتى يَسْوَادُ القلب . وقال أبو عبيد : كل ما غلبك فقد ران بك . ورانك وران غليك .

<sup>(</sup>٤١) حديث إن أكثر صياح أهل النار من التسويف لم أجد له أصلاً .

<sup>(</sup>٢٤) المقرة : ٤٠ . (٤٣) المؤمنون : ٨



# الفصل الخامس بيان أن التوبة إذا استجمعت شرائطها فهى مقبولة لامحالة

اعلم أنك إذا فهمت معنى القبول، لم تَشُكُّ في أن كل توبة صحيحة فهي مقبولة . فالناظرون بنور البصائر المستمدون من أنوار القرآن ، علموا أن كا قلب سليم مقبول عند الله ، ومتنعم في الآخرة في جوار الله تعالى ، ومستعد-لأن ينظر بعينه الباقية إلى وجه الله تعالى وعلموا أن القلب خلق سليماً في الأصل، وكل مولود يولد على الفطرة، وإنما تفوته السلامة بكدورة ترهق وجهه من غبرة الذنوب وظلمتها. وعلموا أن نار الندم تحرق تلك الغبرة ، وأن نور الحسنة يمحو عن وجه القلب ظلمة السيئة ، وأنه لا طاقة لظلام المعاصي مع نور الحسنات. كما لا طاقة لظلام الليل مع نور النهار ، بل كما لا طاقة لكدورة الوسيخ مع بياض الصابون. وكما أن الثوب الوسيخ لا يقبله الملك لأن يكون لباسه . فالقلب المظلم لا يقبله الله تعالى لأن يكون في جواره . و كما أن استعمال الثوب في الأعمال الخسيسة يوسخ الثوب، وغسله بالصابون والماء الحار ينظفه لا محاله . فاستعمال القلب في الشهوات يوسخ القلب ، وغسله بماء الدموع وحرقة الندم ينظفه ، ويطهره ، ويزكيه ، وكل قلب زكي طاهر فهو مقبول ، كما أن كل ثوب نظيف فهو مقبول. فإنما عليك التزكية والتطهير. وأما القبول فمبذول قد سبق به القضاء الأزلى الذي لا مرد له . وهو المسمى فلاحاً في قوله ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ﴾ (''').

(٤٤) الشمس: ٩

ومن لم يعرف على سبيل التحقيق معرفة أقوى وأجلى من المشاهدة بالبصر، أن القلب يتأثر بالمعاصى والطاعات تأثراً متضاداً، يستعار لأحدهما لفظ الظلمة، كما يستعار للجهل، ويستعار للآخر لفظ النور، كما يستعار للعلم، وأن بين النور والظلمة تضاداً ضرورياً، لا يتصور الجمع بينهما. فكأنه لم يبق من الدين إلا قشوره، ولم يعلق به إلا أسماؤه، وقلبه فى غطاء كثيف عن حقيقة الدين. بل عن حقيقة نفسه، وصفات نفسه. ومن جهل نفسه فهو بغيره الدين. بل عن حقيقة نفسه، وصفات نفسه. ومن جهل نفسه فهو بغيره أجهل. وأعنى به قلبه. إذ بقلبه يعرف قلبه. فكيف يعرف غيره وهو لا يعرف قلبه.

فمن يتوهم أن التوبة تصح ولا تقبل ، كمن يتوهم أن الشمس تطلع والظلام لا يزول ، والثوب يغسل بالصابون والوسخ لا يزول . إلا أن يغوص الوسخ لطول تراكمه في تجاويف الثوب وخلله ، فلا يقوى الصابون على قلعه . فمثال ذلك أن تتراكم الذنوب حتى تصير طبعاً ورينا على القلب . فمثل هذا القلب لا يرجع ولا يتوب . نعم : قد يقول باللسان : تبت ، فيكون ذلك كقول القصار (٥٠٠) بلسانه قد غسلت الثوب ، وذلك لا ينظف الثوب أصلاً ، ما لم يغير صفة الثوب باستعمال ما يضاد الوصف المتمكن به . فهذا حال امتناع أصل التوبة ، وهو غير بعيد ، بل هو الغالب على كافة الحلق المقبلين على الدنيا ، المعرضين عن الله بالكلية . فهذا البيان كاف عند ذوى البصائر في قبول التوبة . ولكنا نعضد جناحه بنقل الآيات ، والأخبار ، والآثار فكل استبصار لا يشهد له الكتاب والسنة لا يوثق به . وقد قال تعالى ﴿ وَهُوَ الّذي يَقْبَلُ التَّوْبُ اللهُ عَا فِهُ اللّذي اللهُ عَا فِهُ اللّذي وقال تعالى ﴿ غَافِر الذّئبِ وَقَابِل التَّوْبُ اللهُ اللهُ عَا ذلك من الآيات .

<sup>(</sup>٤٥) القصَّار : الذي يدق الثياب ويُبَيضُها ويحورها .

<sup>(</sup>٤٦) الشورى: ٢٥

<sup>(</sup>٤٧) غافر : ٣

وقال عَلَيْكُ « للهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ أَحَدِكُمْ » الحديث. والفرح وراء القبول فهو دليل على القبول وزيادة. وقال عَلَيْكُ ( أنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يَبْسُطُ يَدَه بِالتَّوْبَةِ لِمُسيىء النَّهَارِ إلَى اللَّيْلِ حَتَّى تَطْلُعُ الشَّمْسُ مِنْ مَعْرِبَها » وبسط اليد كناية عن طلب التوبة. والطالب وراء القابل ، فرب قابل ليس بطالب ، ولا طالب إلا وهو قابل. وقال عَلِيْكُ ( أنَ الْوَعَمِلْتُمُ الخطايا حَتَّى تَبْلُغُ السَّماءَ ثم لَدِمْتُمْ لَتَابِ اللهُ عَلَيْكُمْ » وقال أيضاً ( " أن الْعَبْدَ كَتَّى تَبْلُغُ السَّماءَ ثم لَدِمْتُمْ لَتَابِ اللهُ عَلَيْكُمْ » وقال أيضاً ( " أن الْعَبْدَ كَتَى تَبْلُغُ الله ؟ قال ( يَكُونُ لَكُ ذَلِبُ الله ؟ قال ( يَكُونُ لَكُونُ عَنْهِ تَائِباً مِنْهُ فَاراً حَتَّى يَدْخُلَ الْجَنة » وقال عَيْنِهِ تَائِباً مِنْهُ فَاراً حَتَّى يَدْخُلَ الْجَنة » وقال عَيْنِهِ تَائِباً مِنْهُ فَاراً حَتَّى يَدْخُلَ الْجَنة » وقال عَيْنِهِ تَائِباً مِنْهُ فَاراً حَتَّى يَدْخُلَ الْجَنة » وقال عَيْنِهِ تَائِباً مِنْهُ فَاراً حَتَّى يَدْخُلَ الْجَنة » وقال عَيْنِهِ تَائِباً مِنْهُ فَاراً حَتَّى يَدْخُلَ الْجَنة » وقال عَيْنِهِ تَائِباً مِنْهُ فَاراً حَتَّى يَدْخُلَ الْجَنة » وقال عَيْنِهِ تَائِباً مِنْهُ فَاراً حَتَّى يَدْخُلَ الْجَنة » وقال عَيْنِهِ تَائِباً مِنْهُ فَاراً حَتَّى يَدْخُلَ الْدُبُ كَمَنْ لَا ذَنْبَ لَهُ ».

ويروى (<sup>°۱)</sup> أن حبشياً قال يا رسول الله ، إنى كنت أعمل الفواحش ، فهل لى من توبة ؟ قال نَعَم . فولّى ثم رجع فقال : يا رسول الله ، أكان يرانى وأنا أعملها ؟ قال نَعَم . فصاح الحبشى صبحة خرجت فيها روحه . ويروى (°۱) أن

<sup>(</sup>٤٨) حديث الله يبسط يده بالتوبة لمسىء الليل إلى النهار \_ الحديث : مسلم من حديث أبى موسى بلفظ يبسط يده بالليل ليتوب مسىء النهار \_ الحديث : وفى رواية للطبرانى لمسىء الليل أن يتوب بالنهار \_ الحديث .

<sup>(</sup>٩٩) حديث لو عملتم الخطايا حتى تبلغ السماء ثم ندمتم لتاب الله عليكم ابر ماجه من حديث أبى هريرة واسناده حسن بلفظ لو أخطأتم وقال ثم تبتم .

<sup>(•</sup> ٥) حديث ان العبد ليذنب الذنب فيدخل به الجنة \_ الحديث: ابن المبارك في الزهد عن المبارك بن فضالة عن الحيث مرسلاً ولأثنى نعيم في الحلية من حديث ألى هريرة أن العبد ليذنب الذنب فإذا ذكره أحزنه فإذا نظر الله إليه أنه أحزنه غفر له \_ الحديث: وفيه صالح المرى وهو رجل صالح لكنه مضعف في الحديث ولابن أبي الدنيا في التوبة من حديث ابن عمران إن الله لينفع العبد بالذنب بذنبه والحديث غير محفوظ قاله العقيلي .

<sup>(</sup>٥١) حديث كفارة الذنب الندامة : أحمد والطبراني وهو في الشعب من حديث ابن عباس وفيه يحيى بن عمر ابن مالك اليشكري ضعيف .

<sup>(</sup>٢٥) حديث إن حبشياً قال يا رسول الله انى كنت أعمل الفواحش فهل من توبة قال نعم ـــ الحديث : لم أجد له أصلاً .

<sup>. (</sup>۵۳) حدیث إن الله لما لعن ابلیس سأله النظرة فأنظره إلى يوم القیامة فقال وعزتك لاخرجت من قلب ابن آدم ما دام فیه الروح ـــ الحدیث : أحمد وأبو یعلی والحاكم وصححه من حدیث أبی سعید ان الشیطان قال وعزتك یا رب لا أزال أغوى عبادك ما دامت أرواحهم فی أجسادهم فقال وعزتی وجلالی لا أزال أغفر لهم ما استغفرونی أورده المصنف بصیغة ویروی كذا ولم یعزه إلى النبی ﷺ فذكرته احتیاطاً

الله عز وجل لما لعن إبليس، سأله النَّظِرة ( أ ف أنظره إلى يوم القيامة . فقال : وعزتى وعزتك لا خرجت من قلب ابن آدم مادام فيه الروح فقال الله تعالى . وعزتى وجلالى لا حجبت عنه التوبة ما دام الروح فيها . وقال عَلَيْتُ ( ف ف الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّمَات كَمَا يُذْهِبُ الْمَاءُ الوَسخ » والأخبار في هذا لا تحصى .

وأما الآثار: فقد قال سعيد بن المسيب: أنزل قوله تعالى ﴿ فَإِنَّهُ كَانَ لَلْأُوَّابِينَ غَفُوراً ﴾ (٥٦) الرجل يذنب ثم يتوب، ثم يذنب ثم يتوب. وقال الفضيل: قال الله تعالى: بشر المذنبين بأنهم إن تابوا قبلت منهم. وحذّر الصديقين أنى إن وضعت عليهم عدلى عذبتهم. وقال طلق بن حبيب. إن حقوق الله أعظم من أن يقوم بها العبد، ولكن أصبحوا تائبين وأمسوا تائبين.

وقال عبد الله بن عمر رضى الله عنهما : من ذكر خطيئة ألمّ بها ، فوجل منها قلبه ، محيت عنه في أم الكتاب .

ويروى أن نبياً من أنبياء بنى إسرائيل أذنب ، فأوحى الله تعالى إليه ، وعزتى لئن عدت لأعذبنك . فقال يارب ، أنت أنت ، وأنا أنا ، وعزتك إن لم تعصمنى لأعودن . فعصمه الله تعالى . وقال بعضهم . إن العبد ليذنب الذنب فلا يزال نادماً حتى يدخل الجنة . فيقول إبليس : ليتنى لم أوقعه فى الذنب .

وقال حبيب بن ثابت. تعرض على الرجل ذنوبه يوم القيامة ، فيمر بالذنب فيقول: أما إنى قد كنت مشفقاً منه ، قال: فيغفر له.

ويروى أن رجلاً سأل ابن مسعود عن ذنب ألمّ به ، هل له من توبة ؟ فأعرض عنه ابن مسعود ، ثم التفت إليه ، فرأى عينيه تذرفان . فقال له : إن

<sup>(</sup>٥٤) النَّظِرة : الإمهال .. والتأجيل ﴿ قال رب فأنظرنى إلى يوم يعثون ﴾ .. ﴿ قال فإنك من المنظرين ﴾ [ الحجر : ٣٧ ]

<sup>(</sup>٥٥) حَدَيْثُ إِنْ الحَسَنَاتُ يَدْهَبُنُ السَيْئَاتُ كَمَا يَدْهُبُ المَاءُ الوسخ : لم أُجَدُهُ مَهُذَا اللفظ هُ هُمِ مَسَحَمَّاً للعنى وهو بمعنى أتبع السَيْئَة الحَسَنَة تمحها رواه الترمذي وتقدم قريبًا .

لْلِمِجْنَة ثَمَانِية أَبُوابٍ ، كُلُهَا تَفْتَحَ وَتَغْلَقَ إِلَّا بَابِ الْتُوبَةِ ، فَإِنْ عَلَيْهُ مَلَكاً مُوكَلاً به لا يغلق ، فاعمل ولا تيأس .

وقال عبد الرحمن بن أبي القاسم. تذاكرنا مع عبد الرحيم توبة الكافر ، وقول الله تعالى ﴿ إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ (٥٥) فقال إنى لأرجو أن يكون المسلم عند الله أحسن حالاً. ولقد بلغنى أن توبة المسلم كإسلام بعد إسلام. وقال عبد الله بن سلام. لا أحدثكم إلا عن نبى مرسل ، أو كتاب منزل. إن العبد إذا عمل ذنباً ثم ندم عليه طرفة عين ، سقط عنه أسرع من طرفة عين . وقال عمر رضى الله عنه : اجلسوا إلى التوايين فإنهم أرق أفئدة . وقال بعضهم : أنا أعلم متى يغفر الله لى . قيل ومتى ؟ قال إذا تاب على . وقال آخر : أنا من أن أحرَم المغفرة . أى المغفرة من لوازم التوبة وتوابعها لا محالة .

ويروى أنه كان فى بنى إسرائيل شاب عبد الله تعالى عشرين سنة ، ثم عصاه عشرين سنة . ثم نظر فى المرآة فرأى الشيب فى لحيته ، فساءه ذلك ، فقال : الهى أطعتك عشرين سنة ، ثم عصيتك عشرين سنة . فإن رجعت إليك أتقبلنى ؟ فسمع قائلاً يقول ولا يرى شخصاً . أحببتنا فأحببناك ، وتركتنا فتركناك ، وعصيتنا فأمهلناك وإن رجعت إلينا قبلناك .

وقال ذو النون المصرى رحمة الله تعالى: إن لله عباداً نصبوا أشجار الخطايا نصب روامق القلوب ، وسقوها بماء التوبة ، فأثمرت ندماً وحزناً . فجنوا من غير جنون ، وتبلدوا من غير عتى ولا بكم ، وأنهم هم البلغاء الفصحاء ، العارفون بالله ورسوله ، ثم شربوا بكأس الصفاء فورثوا الصبر على طول البلاء ، ثم تولهت قلوبهم فى الملكوت . وجالت أفكارهم بين سرايا . حجب الجبروت ، واستظلوا تحت رواق الندم ، وقرءوا صحيفة الخطايا ، فأورثوا أنفسهم الجزع ، حتى وصلوا إلى علو الزهد بسلم الورع ، فاستعذبوا مرارة الترك للدنيا ، واستلانوا خشونة المضجع ، حتى ظفروا بحبل النجاة وعروة السلامة ،

<sup>(</sup>٥,٥) الأنفال : ٣٨

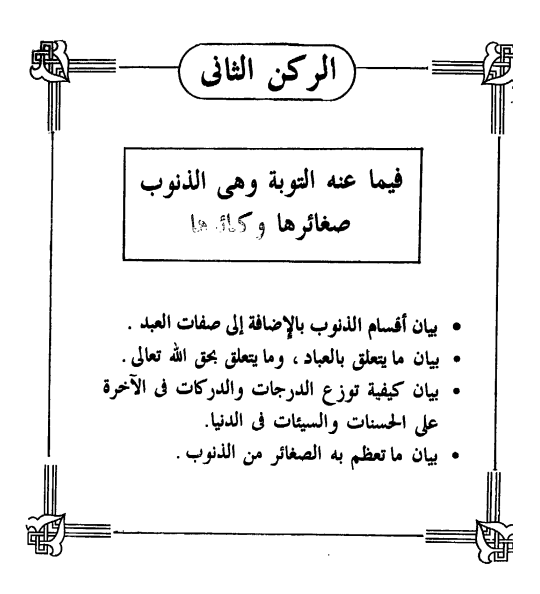
وسرحت أرواحهم فى العلا، حتى أناخوا فى رياض النعيم، وخاضوا فى بحر الحياة ، وردموا خنادق الجزع وعبروا جسور الهوى ، حتى نزلوا بفناء العلم، واستقوا من غدير الحكمة ، وركبوا سفينة الفطنة ، وأقلعوا بريح النجاة فى بحر السلامة ، حتى وصلوا إلى رياض الراحة ومعدن العز والكرامة . فهذا القدر كاف فى بيان أن كل توبة صحيحة فمقبولة لا محالة .

فإن قلت: أفتقول ما قالته المعتزلة ، من أن قبول التوبة واجب على الله ؟

فأقول: لا أعنى بما ذكرته من وجوب قبول التوبة على الله ، إلا ما يريده القائل بقوله إن الثوب إذا غسل بالصابون وجب زوال الوسخ. وإن العطشان إذا شرب الماء وجب زوال العطش. وإنه إذا منع الماء مدة وجب العطش. وإنه إذا دام العطش وجب الموت. وليس فى شيء من ذلك ما يريده المعتزلة بالإيجاب على الله تعالى . بل أقول خلق الله تعالى الطاعة مكفرة للمعصية ، والحسنة ماحية للسيئة ، كما خلق الماء مزيلاً للعطش ، والقدرة متسعة بخلافه لو سبقت به المشيئة . فلا واجب على الله تعالى . ولكن ما سبقت به إرادته الأزلية فواجب كونه لا محالة . فإن قلت : فما من تائب إلا وهو شاك فى قبول توبته والشارب للماء لا يشك فى زوال عطشه ، فلم يشك فيه .

فأقول: شكه في القبول كشكه في وجود شرائط الصحة. فإن للتوبة أركاناً وشروطاً دقيقة كما سيأتي ، وليس يتحقق وجود جميع شروطها ، كالذي يشك في دواء شربه للإسهال في أنه هل يسهل ، وذلك لشكه في حصول شروط الإسهال في الدواء ، باعتبار الحال والوقت وكيفية خلط الدواء وطبخه ، وجودة عقاقيره وأدويته . فهذا وأمثاله موجب للخوف بعد التوبة ، وموجب للشك في قبولها لا محالة ، على ما سيأتي في شروطها إن شاء الله تعالى .







# الفصل الأول بيان أقسام الذنوب بالإضافة إلى صفات العبد

### تمهيد وتهيئة

اعلم أن التوبة ترك الذنب. ولا يمكن ترك الشيء إلا بعد معرفته.

وإذا كانت التوبة واجبة ، كان ما لا يتوصل إليها إلا به واجباً . فمعرفة الذنوب إذاً واجبة .

والذنب عبارة عن كل ما هو مخالف لأمر الله تعالى ، فى ترك أو فعل .

وتفصیل ذلك یستدعی شرح التكلیفات من أولها إلى آخرها ، ولیس ذلك من غرضنا .

ولكنا نشير إلى مجامعها وروابط أقسامها .

والله الموفق للصواب برحمته .

اعلم أن للإنسان أوصافاً وأخلاقاً كثيرة ، على ما عرف شرحه في كتا عجائب القلب وغوائله ولكن تنحصر مثارات الذنوب في أربع ص صفات ربوبية ، وصفات شيطانية ، وصفات بهيمية ، وصفات سبعية . وذلك لأن طينة الإنسان عجنت من أخلاط مختلفة ، فاقتصى كل واحد من الأخلاط في المعجون منه أثراً من الآثار ، كما يقتضى السكر والخل ، والزعفران ، في السكنجيين آثاراً مختلفة .

فأما ما يقتضى النزوع إلى الصفات الربوبية ، فمثل الكبر ، والفخر ، والجبرية ، وحب المدح ، والثناء ، والعز ، والغنى ، وحب دوام البقاء . وطلب الاستعلاء على الكافة ، حتى كأنه يريد أن يقول : أنا ربكم الأعلى . وهذا يتشعب منه جملة من كبائر الذنوب ، غفل عنها الخلق ولم يعدوها ذنوباً ، وهي المهلكات العظيمة ، التي هي كالأمهات لأكثر المعاصى ، كما استقصيناه في ربع المهلكات .

الثانية: هي الصفة الشيطانية، التي منها يتشعب الحسد، والبغي، والحيلة، والحداع، والأمر بالفساد والمنكر. وفيه يدخل الغش، والنفاق، والدعوة إلى البدع والضلال.

الثالثة: الصفة البهيمية، ومنها يتشعب الشره، والكلب (^^)، والحرص على قضاء شهوة البطن والفرج. ومنه يتشعب الزنا، واللواط، والسرقة وأكل مال الأيتام، وجمع الحطام لأجل الشهوات.

الرابعة : الصفة السبعية ، ومنها يتشعب الغضب ، والحقد ، والتهجم على الناس بالضرب والشتم ، والقبل ، واستهلاك الأموال . ويتفرع عنها جمل من الذنوب .

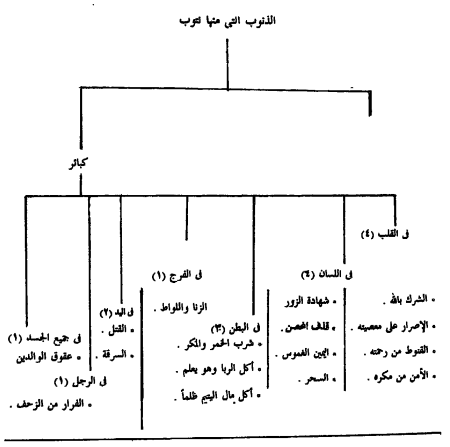
وهذه الصفات لها تدريج في الفطرة ، فالصفة البهيمية هي التي تغلب أولاً ، ثم تتلوها الصفة السبعية ثانياً ، ثم إذا اجتمعاً استعملا العقل في الحداع ، والحيلة ، وهي الصفة الشيطانية ، ثم بالآخرة تغلب الصفات الربوبية ،

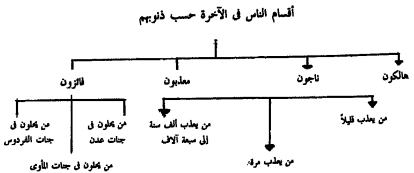
<sup>(</sup>٥٨) الكلب بالتحريك : الحرص والتكالب على الشيء .

وهى الفخر ، والعز ، والعلو ، وطلب الكبرياء ، وقصد الاستيلاء على جميع الحلق .

فهذه أمهات للذنوب ومنابعها. ثم تتفجر الذنوب من هذه المنابع على الجوارح، فبعضها فى القلب خاصة كالكفر، والبدعة، والنفاق، وإضمار السوء للناس. وبعضها على العين والسمع. وبعضها على اللسان، وبعضها على البطن والفرج، وبعضها على البدين والرجلين وبعضها على جميع البدن. ولا حاجة إلى بيان تفصيل ذلك فإنه واضح.









# الفصل الثاني بيان ما يتعلق بحق الله

اعلم أن الذنوب تنقسم إلى ما بين العبد وبين الله تعالى ، وإلى ما يتعلق بحقوق العبادة فما يتعلق بالعبد خاصة كترك الصلاة ، والصوم ، والواجبات الخاصة به . وما يتعلق بحقوق العباد كتركه الزكاة وقتله النفس ، وغصبه الأموال ، وشتمه الأعراض . وكل متناول من حق الغير فإما نفس ، أو طرف ، أو مال ، أو عرض ، أو دين ، أو جاه . وتناول الدين بالإغواء ، والدعاء إلى البدعة ، والترغيب في المعاصى ، وتهيج أسباب الجراءة على الله تعالى كما يفعله بعض الوعاظ بتغليب جانب الرجاء على جانب الجوف ، وما يتعلق بالعباد ، فالأمر فيه أغلظ وما بين العبد وبين الله تعالى إذا لم يكن شركاً ، فالعفو فيه أرجى وأقرب . وقد جاء في الحبر (٥٥) « اللّواوينُ ثَلَاثَةٌ : ديوانٌ يُغْفَرُ ودِيَوانٌ لا أرجى وأقرب . وقد جاء في الحبر المعبد وبين الله تعالى وأما الديوان ألله فالديوان ألذى لا يُتْرَكُ فَمَظَالِمُ الْعِبَادِ »

#### قسمة ثالثة:

اعلم أن الذنوب تنقسم إلى صغائر وكبائر. وقد كثر اختلاف الناس فيها. فقال قائلون: لا صغيرة ولا كبيرة بل كل مخالفة لله فهى كبيرة وهذا ضعيف إذ قال تعالى ﴿ إِنْ تَجَتْنَبُوا كَبَائِرَ مَاثُنْهُونَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيَّآتِكُمْ وَلُدْخُلْكُم مُدْخُلاً كَرِيماً ﴾ (١٠) وقال تعالى ﴿ اللَّذِينَ يَجتبونَ كَبَائِرَ الْأَثْمِ وَالْفُواحَشَ إِلاً مُدْخَلاً كَرِيماً ﴾ (١٠)

<sup>(</sup>٩٥) حديث الدواوين ثلاثة ديوان يغفر ـــ الحديث : أحمد والحاكم وصحيحه من حديت ـــ صدقة ابن موسى الدفيقى ضعفه ابراهين وغيره ولمشاهد من حديث سلمان ورواه الطبرانى .

<sup>(</sup>٦٠) النساء: ٣١

الَّلْمَمَ ﴾ (١٦) وقال عَيْظِيَّةُ (١٦) « الصَّلَوَاتُ الْحَمْسُ وَالْجَمُعَةُ إِلَى الْجَمُعَةُ لِكَا بَيْنَهُنَّ إِلَّا يُكَفِّرِنَ مَا بَيْنَهُنَّ إِنَّا الْجَنْبَتِ الْكَبَائِرُ » وفي لفظ آخر « كَفَّارَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ إِلَّا الْكَبَائِرُ » وقد قال عَيْظِيَّةُ فيما رواه (٢٠) عبد الله بن عمرو بن العاص « الْكَبَائِرُ الْخَمُوس » . الْأَثْشُرَاكُ بِاللهِ وَعُقُوقُ الْوَالَدَيْنِ وَقَتْلُ النَّفْس وَالْيَمِينُ الْعُمُوس » .

## تحديد الكبائر من الصغائر

واختلف الصحابة والتابعون في عدد الكبائر ، من أربع إلى سبع ، إلى تسع ، إلى إحدى عشرة فما فوق ذلك . فقال ابن مسعود ، هن أربع . وقال ابن عمر : هن سبع . وقال عبد الله بن عمر و . هن تسع . وكان ابن عباس إذا بلغه قول ابن عمر : الكبائر سبع يقول : هن إلى سبعين أقرب منها إلى سبع . وقال مرة . كل ما نهى الله عنه فهو كبيرة وقال غيره : كل ما أوعد الله عليه بالنار فهو من الكبائر . وقال بعض السلف . كل ما أوجب عليه الحد في الدنيا فهو كبيرة . وقال ابن مسعود لما سئل عنها . اقرأ من أول سورة النساء إلى رأس ثلاثين آية وقال ابن مسعود لما سئل عنها . اقرأ من أول سورة النساء إلى رأس ثلاثين آية منها عند قوله هو إن تجتنبوا كبائر مَا تُنهؤنَ عَنْهُ في (12) فكل ما نهى الله عنه في هذه السورة إلى هنا فهو كبيرة . وقال أبو طالب المكي . الكبائر سبع عشرة ، هذه السورة إلى هنا فهو كبيرة . وقال أبو طالب المكي . الكبائر سبع عشرة ، هنه من جملة الأخبار (10) . وجملة ما اجتمع من قول ابن عباس ، وابن مسعود ، وابن عمر وغيرهم ، أربعة في القلب ، وهي الشرك مسعود ، وابن عمر وغيرهم ، أربعة في القلب ، وهي الشرك

<sup>(</sup>٦١) النجم: ٣ واللمم: صغار الذنوب

<sup>(</sup>٦٢) حديث الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة تكفر ما بينهن إن اجتنبت الكبائر : مسلم من حديث أبي هريرة .

<sup>(</sup>٦٣) حديث عبد الله بن عمرو الكبائر الاشراك بالله وعقوق الوالدين وقتل النفس واليمين الغموس ورواه البخارى .

<sup>(</sup>٦٤) النساء: ٣١

<sup>(</sup>٦٥) الأخبار الواردة فى الكبائر حكى المصنف عن أبى طالب المكى أنه قال الكبائر سبع عشرة جمعتها من جملة الأخبار وجملة ما اجتمع من قول ابن عباس وابن مسعود وابن عمر وغيرهم الشرك بالله ، والإصرار \_

بالله ، والإصرار على معصيته ، والقنوط من رحمته ، والأمن من مكرة . وأربع في اللسان ، وهي شهادة الزور ، وقذف المحصن واليمين الغموس ، وهي التي يحق بها باطلاً أو يبطل بها حقاً ، وقيل هي التي يقتطع بها مال امرىء مسلم باطلاً ولو سواكا من أراك وسميت غموساً لأنها تغمس صاحبها في النار ، والسحر ، وهو كل كلام يغير الإنسان وسائر الأجسام عن موضوعات الخلقة .

على معصيته ، والقنوط من رحمته ، والأمن من مكره ، وشهادة الزور . وقذف المحصن واليمين الغموس والسحر ، وشرب الخمر ، والمسكر ، وأكل مال اليتم ظُلَّماً وأكل الربا ، والزنا واللواط ، والقتل ، والسرقة والفرار من الزحف ، وعقوق الوالدين ، انتهى وسأذكر ما ورد منها مرفوعاً وقد تقدم أربعة منها في حديث عبد الله بن عمرو ، وفي الصحيحين مِن حديث أبي هريرة اجتنبوا السبع الموبقات قالوا يا رسول الله ، وما هي قال الشرك بالله والسحر وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق ، وأكل الربا وأكل مال اليتم ، والتولى يوم الزحف ، وقذف المحصنات المؤمنات ، ولهما من حديث أبى بكرة ألا أنبئكم بأكبر الكبائر الإشراك بالله ، وعقوق الوالدين ، وشهادة الزورِ ، أو قال قول الزور لهما من حديث أنس سيئل عن الكبائر قال الشرك بالله ، وقتل النفس ، وعقوق الوالدين ، وقال ألا أنبئكم بأكبر الكبائر : قال قول الزور ، أو قال شهادة الزور ، ولهما من حديث ابن مسعود سألت رسول الله ﷺ أى الذنب أعظم ؟ قال أن تجعل لله ندا و هو حلقك ، قلت ثم أي ؟ قال أن تقتل ولدك مخافة أن يطعم معك قلت ثم أي ؟ قل أن تزاني حليلة جارك وللطبراني من حديث سلمة بن قيس إنما هي أربع لا تشركوا بالله شيئًا ، ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق ، ولا تزنوا ، ولا تسرقوا . وفي الصحيحين من حديث عبادة بن الصامت بايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئاً ولا تزنوا ولا تسرقوا وفي الأوسط للطبراني من حديث ابن عباس الحمر أم الفواحش ، وأكبر الكبائر وفيه موقوفاً على عبد الله بن عمرو أعظم الكبائر شرب الحمر وكلاهما ضعيف وللبزار من حديث ابن عباس بإسناد حسن أن رجلاً قال يارسول الله ما الكبائر قال : الشرك بالله ، والإياس من روح الله ، والقنوط من رحمة الله ، وله من حديث بريدة أكبر الكبائر الإشراك بالله ، وعقوق الوالدين ومنع فضل الماء ، ومنع الفحل ، وفيه صالح بن حبان ضعفه ابن معين والنسائي وغيرهما وله من حديث ألى هريرة الكبائر أولهن الإشراك بالله ، وفيه والانتقال إلى الأعراب بعد هجرته وفيه خالد بن يوسف السمين ضعيف وللطبراني في الكبير من حديث سهل بن أبي حشمة في الكبائر والتعرب بعد الهجرة وفيه ابن وله في الأوسط من حديث أبي سعيد الحدري الكبائر سبع وفيه والرجوع إلى الاعرابية بعد الهجرة وفيه أبو بلاب الأشعرى ضعفه الدارقطني وللحاكم من حديث عبيد ابن عمير عن أبيه الكبائر تسع فذكر منها واستحلال البيت الحرام وللطبراني من حديث وائلة إن من أكبر الكبائر أن يقول الرجل على ما لم أقل وله أيضاً من حديثه إن من أكبر الكبائر أن ينتفى الرجل من ولده ولمسلم من حديث جابر بين الرجل وبين الشرك أو الكفر ترك الصلاة ولمسلم من حديث جابر بين الرجل وبين الشرك أو الكفر ترك الصلاة ولمسلم من حديث عبد الله بن عمرو من الكبائر شتم الرجل والديه ولأبى داود من حديث سعيد بن زيد من أربى الربا الاستطالة في عرض المسلم بغير حق وفي الصحيحين من =

وثلاث فى البطن، وهى شرب الخمر والمسكر من كل شراب، وأكل ما اليثم ظلماً، وأكل الربا وهو يعلم. واثنتان فى الفرج، وهما الزنا واللواط.

واثنتان فى اليدين، وهما القتل والسرقة . وواحدة فى الرجلين ، وهو الفرار من الزحف ، الواحد من اثنين ، والعشرة من العشرين . وواحدة فى جميع الجسد ، وهى عقوق الوالدين ، قال وجملة عقوقهما أن يقسما عليه فى حق فلا يبر قسمهما . وإن سألاه حاجة فلا يعطيهما . وإن يسبه فيضربهما . ويجوعان فلا يطعمها .

هذا ما قاله وهو قريب ، ولكن ليس يحصل به تمام الشفاء ، إذ يمكن الزيادة عليه والنقصان منه . فإنه جعل أكل الربا ومال اليتيم من الكبائر ، وهي جناية على الأموال ولم يذكر في كبائر النفوس إلا القتل . فأما فقء العين ، وقطع اليدين ، وغير ذلك من تعذيب المسلمين بالضرب وأنواع العذاب ، فلم يتعرض له . وضرب اليتيم وتعذيبه ، وقطع أطرافه لا شك في أنه أكبر من أكل

<sup>=</sup> حديث ابن عباس أنه ﷺ مر على قبرين فقال إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير وإنه لكبير أما أحدهما فكان يمشى بالتميمة وأما الآخر فكان لا يستتر من بوله ـــ الحديث : ولأحمد في هذه القصة من حديث أبي بكرة أما أحدهما فكان يأكل لحوم الناس الحديث : ولأبي داود والترمذي من حديث أنس عرضت على ذنوب أمتى فلم أر ذنباً أعظم من سورة من القرآن أو آية أوتيها لرجل ثم نسيها سكت عليه أبو داود واستغربه البخاري والترمذي وروى ابن أبي شيبة في التوبة من حديث ابن عباس لا صغيرة مع أصرار وفيه أبو شبية الحراساني والحديث منكر يعرف به (وأما الموقوفات) فروى الطبراني والبيهقي في الشعب عن ابن مسعود قال الكبائر الاشراك بالله والأمن من مكر الله والقنوط من رحمة الله واليأس من روح الله وروى البيهقى فيه عن ابن عباس قال الكبائر الاشراك بالله واليأس من روح الله والأمن من مكبر الله وعقوق الوالدين وقتل النفس التي حرم الله وقذف المحصنات وأكل مال اليتيم والفرار من الزحف وأكل الربا والسحر والزنا واليمين الغموس الفاجرة والغلول ومنع الزكاة وشهادة الزور وكتمان الشهادة وشرب الحمر وترك الصلاة متعمداً وأشياء مما فرضها الله ونقضَ العهد وقطيعة الرحم وروى ابن أبى الدنيا في التوبة عن ابن عباس كل ذنب أصر عليه العبد كبير وفيه الربيع بن صبيح مختلف فيه ورورى أبو منصور الديلمي في مسند الفرودس عن أنس قوله لا صغيرة مع الاصرار واسناده جيد فقد اجتمع من المرفوعات والموقوفات ثلاثة وثلاثون أو اثنان وثلاثون إلا أن بعضها لا يصح اسناده كما تقدم وإنما ذكرت الموقوفات حتى يعلم ما ورد فى المرفوع وما ورد فى الموقوف وللبيهقى فى الشعب عن ابن عباس أنه قيل له الكبائر سبع فقال هي إلى سبعين أقرب وروى البيهقي أيضاً فيه عن ابن عباس قال كل ما نهي الله عنه كبيرة والله أعلم .

ماله . كيف وفى الخبر « مِنَ الْكَبَائِرِ (٢٠) السُّبَتَانِ بِالسَّبَة وَمِنَ الْكَبَائِرِ اسْتِطَالَةُ الرَّجُلِ في عِرْضِ أَخِيهِ الْمُسْلِمِ » وهذا زائد على قذف المحصن . وقال (٢٧) أبو سعيد الخدرى وغيره من الصحابة . إنكم لتعملون أعمالاً هي أدق في أعينكم من الشعر كنا نعدها على عهد رسول الله عَلَيْكُ من الكبائر .

وقالت طائفة كل عَمْدٍ كبيرة ، وكل ما نهى الله عنه فهو كبيرة : وكشف الغطاء عن هذا : أن نظر الناظر فى الدرقة أهى كبيرة أم لا ، لا يصح ، ما لم يفهم معنى الكبيرة والمراد بها . كقول القائل : السرقة حرام أم لا ، لا مطمع فى تعريفه إلا بعد تقرير معنى الحرام أولاً ثم البحث عن وجوده فى السرقة . فالكبيرة من حيث اللفظ مبهم ، ليس له موضوع خاص فى اللغة ولا فى الشرع . وذلك لأن الكبير والصغير من المضافات ، وما من ذنب إلا وهو كبير بالإضافة إلى ما فوقه . فالمضاجعة مع الأجنبية بالإضافة إلى النظرة ، صغيرة بالإضافة إلى الزنا . وقطع يد المسلم كبيرة بالإضافة إلى ضربه صغيرة بالإضافة إلى الزنا . وقطع يد المسلم كبيرة ما توعد بالنار على فعله خاصة اسم الكبيرة . ونعنى بوصفه بالكبيرة أن العقوبة بالنار عظيمة . وله أن يطلق على ما أوجب الحد عليه مصيراً إلى أن ما عجل عليه فى الدنيا عقوبة واجبة عظيماً ، وله أن يطلق على ما ورد فى نص الكتاب النهى عنه ، فيقول تخصيصه بالذكر فى القرآن يدل على عظمة ، ثم يكون عظيماً و كبيرة لا محالة بالإضافة . إذ منصوصات القرآن أيضاً تتفاوت درجانها .

(٦٦) حديث من الكبائر السبتان بالسبة ومن الكبائر استطالة الرجل في عرض أخيه المسنّم : عزاه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس لأحمد وأبي داود من حديث سعيد بن زيد والذي عندهما من حديثه من أربي الربا استطالة في عرض المسلم بغير حق كما تقدم .

<sup>(</sup>٦٧) حديث أبي سعيد الخدرى وعيره من الصحابة انكم تعملون أعمالاً هي أدق في عينكم من الشعر كنا نعدها على عهد رسول الله عَلِيَّةً من الكبائر أحمد والبزار بسند صحيح وقال من الموبقات. بدل الكبائر ورواه البيحاري من حديثه أنس وأحمد والحاكم من حديث عبادة بن قرص وقال صحيح الاسناد

فهذه الإطلاقات لا حرج فيها . وما نقل من ألفاظ الصحابة يتردد بين هذه الجهات ، ولا يبعد تنزيلها على شيء من هذه الاحتالات . نعم من المهمات أن تعلم معنى قول الله تعالى ﴿ إِنْ تَجتنبوا كَبَائرٍ مَا ثُنْهَوْن عَنْهُ لُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيّئًاتِكُمْ ﴾ (١٨٠) وقول رسول الله عَيْقِالِهُ ﴿ الصَّلُواتُ كَفِّارَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ إِلَّا الْكَبَائِرَ ﴾ فإن هذا إثبات حكم الكبائر .

# تحديد الغزالى فى الفرق بين الصغيرة والكبيرة

والحق في ذلك أن الذنوب منقسمة في نظر الشرع إلى ما يعلم استعظامه إياها. وإلى ما يعلم أنها معدودة في الصغائر، وإلى ما يشك فيه فلا يدرى حكمه: فالطمع في معرفة حد حاصر، أو عدد جامع مانع، طلب لما لا يمكن. فإن ذلك لا يمكن إلا بالسماع من رسول الله عليه الله عليه الله على أردت بالكبائر عشراً، أو خمساً، ويفصلها، فإن لم يرد هذا، بل ورد في بعض الألفاظ (٢٩) ثلاث من الكبائر، وفي بعضها (٢٠) سبع من الكبائر. ثم ورد أن السبتين بالسبة الواحدة من الكبائر، وهو خارج عن السبع والثلاث، علم أنه السبتين بالسبة الواحدة من الكبائر، وهو خارج عن السبع والثلاث، علم أنه لم يقصد به العدد بما يحصر. فكيف يطمع في عدد ما لم يعده الشرع! وربما قصد الشرع إبهامه ليكون العباد منه على وجل، كا أبهم ليلة القدر ليعظم جد الناس في طلبها. نعم لنا سبيل كلى يمكننا أن نعرف به أجناس الكبائر وأنواعها

<sup>(</sup>٦٨) النساء: ٣١

<sup>(</sup>٦٩) حديث تلاث من الكبائر : الشيخان من حديث أبى بكرة ألا أنبئكم بأكبر الكبائر ثلاثاً \_\_ الحديث : وقد تقدم .

<sup>(</sup>٧٠) حديت سبع من الكبائر: طب في الأوسط من حديث أبي سعيد الكبائر سبع وقد تقدم وافي الكبير من حديث عبد الله بن عمر من صلى الصلوات الخمس واجتنب الكبائر ـــ الحديث: ثم عدهن سبعا وتقدم عن الصحيحين حديث أبي هريرة اجتنبوا السبع الموبقات.

بالتحقيق. وأما أعيانها فنعرفها بالظن والتقريب ونعرف أيضاً أكبر الكبائر. فأما أصغر الصغائر فلا سبيل إلى معرفتُه.

وبيانه أيضاً أنا نعلم بشواهد الشرع وأنوار البصائر جميعاً ، أن مقصود الشرائع كلها سياق الحلق إلى جوار الله تعالى ، وسعادة لقائه . وأنه لا وصول لهم إلى ذلك إلا بمعرفة الله تعالى ومعرفة صفاته ، وكتبه ورسله ، وإليه الإشارة بقوله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْأَنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (٢١) أى ليكونوا عبيداً لى . ولا يكون العبد عبداً ما لم يعرف ربه بالربوبية ، ونفسه بالعبودية . ولا بد أن يعرف نفسه وربه . فهذا هو المقصود الأقصى بيعثة الأنبياء . ولكن لا يتم هذا إلا في الحياة الدنيا ، وهو المعنى بقوله عليه السلام (٢٢) ﴿ اللَّذُيّا مَزْرَعَةُ الْآخِرَةِ ﴾ فصار حفظ الدنيا أيضاً مقصوداً تابعاً للدين ، لأنه وسيلة إليه . والمتعلق من الدنيا بالآخرة شيئان : النفوس والأموال . فكل ما يسد باب معرفة الله تعالى فهو أكبر الكبائر . ويليه ما يسد باب حياة النفوس ، ويليه ما يسد باب المعايش التي بها حياة النفوس ، فهذه ثلاث مراتب .

فحفظ المعرفة على القلوب، والحياة على الأبدان، والأموال على الأشخاص، ضرورى فى مقصود الشرائع كلها، وهذه ثلاثة أمور لا يتصور أن يختلف فيها الملل. فلا يجوز أن الله تعالى يبعث نبياً يريد ببعثه إصلاح الخلق فى دينهم ودنياهم، ثم يأمرهم بما يمنعهم عن معرفته ومعرفة رسله، أو يأمرهم بإهلاك النفوس وإهلاك الأموال. فحصل من هذا أن الكبائر على ثلاث مراتب.

<sup>(</sup>۷۱) الذاريات : ٥٦ .

<sup>.</sup> (٧٢) حديث الدنيا مررعة الآخرة : لم أجده بهذا اللفظ مرفوعاً وروى العقيلي في الضعفاء وأبو بكر بن لال في مكارم الأحلاق من حديث طارق بن أشيم نعمت الذار الدنيا لمن تزود منها لآخرته الحديث : واسناده ضعيف .

# المرتبة الأولى من الكبائر (الكفر)

الأولى: ما يمنع من معرفة الله تعالى ومعرفة رسله ، وهو الكفر . فلا كبيرة فوق الكفر . إذا الحجاب بين الله وبين العبد هو الجهل . والوسيلة المقربة له إليه وهو العلم والمعرفة وقربه بقدر معرفته ، وبعده بقدر جهله . ويتلو الجهل الذى يسمى كفراً ، الأمن من مكر الله ، والقنوط من رحمته . فإن هذا أيضاً عين الجهل . فمن عرف الله لم يتصور أن يكون آمنا ، ولا أن يكون آيسا . ويتلو هذه الرتبة البدع كلها ، المتعلقة بذات الله ، وصفاته ، وأفعاله . وبعضها أشد من بعض . وتفاوتها على حسب تفاوت الجهل بها ، وعلى حسب تعلقها بذات الله سبحانه ، وبأفعاله ، وشرائعه ، وبأوامره ، ونواهيه ومراتب ذلك لا تنحصر وهى تنقسم إلى ما يعلم أنها داخلة تحت ذكر الكبائر المذكورة فى القرآن وإلى ما يعلم أنه لا يدخل ، وإلى ما يشك فيه . وطلب دفع الشك فى القسم المتوسط طمع فى غير مطمع .

# المرتبة الثانية من الكبائر (القتل) ما يتعلق بالنفوس

المرتبة الثانية: النفوس. إذ ببقائها وحفظها تدوم الحياة، وتحصل المعرفة بالله. فقتل النفس لا محالة من الكبائر، وإن كان دون الكفر. لأن ذلك يصدم عين المقصود، وهذا يصدم وسيلة المقصود. إذ حياة الدنيا لا تراد إلا للآخرة، والتوصل إليها بمعرفة الله تعالى.

### قطع الأطراف

ويتلو هذه الكبيرة قطع الأطراف. وكل ما يفضى إلى الهلاك، حتى الضرب. وبعضها أكبر من بعض.

#### الزنا واللواط

ويقع في هذه الرتبة تحريم الزنا واللواط، لأنه لو اجتمع الناس على الاكتباء بالذكور في قضاء الشهوات انقطع النسل، ودفع الموجود قريب من قطع الوجود. وأما الزنا فإنه لا يفوت أصل الوجود، ولكن يشوش الانساب. ويبطل التوارث والتناصر وجملة من الأمور التي لا ينتظم العيش إلا بها. بل كيف يتم النظام مع إباحة الزنا، ولا ينتظم أمور البهائم ما لم يتميز الفحل منها بإناث يختص بها عن سائر الفحول ولذلك لا يتصور أن يكون الزنا مباحاً في أصل شرع قصد به الإصلاح. وينبغي أن يكون الزنا في الرتبة دون القتل، أصل شرع قصد به الإصلاح ولا يمنع أصله، ولكنه يفوت تمييز الأساب أويحرك من الأسباب ما يكاد يفضي إلى التقاتل. وينبغي أن يكون أشد من اللواط، لأن الشهوة داعية إليه من الجانبين، فيكثر وقوعه، ويعظم أثر الضرر بكثرته.

# المرتبة الثالثة من الكبائر (ما يتعلق بالأموال)

المرتبة الثالثة: الأموال. فإنها معايش الخلق، فلا يجوز تسلط الناس على تناولها كيف شاءوا، حتى بالاستيلاء والسرقة وغيرهما. بل ينبغى أن تحفظ لتبقى ببقائها النفوس. إلا أن الأموال إذا أخذت أمكن استردادها، وإن أكلت أمكن تغريمها. فليس يعظم الأمر فيها نعم: إذا جرى تناولها بطريق بعسالتدارك له ؟ فينبغى أن يكون ذلك من الكبائر وذلك بأربع طرة.

#### السرقة:

أحدها: الخفية ، وهي السرقة . فإنه إذا لم يطلع عليه غالب . . . . . .

### أكل مال اليتيم:

الثانى: أكل مال اليتيم. وهذا أيضاً من الخفية. وأعنى به فى حق الولى والقيم، فإنه مؤتمن فيه، وليس له خصم سوى اليتيم، وهو صغير لا يعرفه. فتعظيم الأمر فيه واجب، بخلاف الخصب فإنه ظاهر يعرف، وبخلاف الخيانة في الوديعة، فإن المودع خصم فيه ينتصف لنفسه.

#### شهادة الزور:

الثالث: تفويتها بشهادة الزور .

### اليمين الغموس:

الرابع: أخذ الوديعة وغيرها باليمين الغموس (٢٢٠). فإن هذه طريق لا يمكن فيها التدارك. ولا يجوز أن تختلف الشرائع في تحريجها أصلاً، وبعضها أشد من بعض، وكلها دون الرتبة الثانية المتعلقة بالنفوس.

وهذه الأربعة جديرة بأن تكون مرادة بالكبائر ؛ وإن لم يوجب الشرع الحد في بعضها ولكن أكثر الوعيد عليها ، وعظم في مصالح الدنيا تأثيرها

### أكل الربا:

وأما أكل الربا. فليس فيه إلا أكل مال الغير بالتراضى، مع الإخلال بشرط وضعه الشرع. ولا يبعد أن تختلف الشرائع فى مثله. وإذا لم يجعل الغصب الذى هو أكل مال الغير بغير رضاه، وبغير رضا الشرع من الكبائر، فأكل الربا أكل برضا المالك، ولكن دون رضا الشرع. وإن عظم الشرع الربا بالزجر عنه فقد عظم أيضاً الظلم بالغصب وغيره وعظم الخيانة. والمصير إلى أن أكل دانق بالخيانة أو الغصب من الكبائر فيه نظر. وذلك واقع فى مظنة الشك. وأكثر ميل الظن إلى أنه غير داخل تحت الكبائر، بل ينبغى أن تختص الكبيرة بما

<sup>· (</sup>٧٣) الغموس: الكاذبة التي تغمس صاحبها في الإثم ثم في النار .

لا يجوز اختلاف الشرع فيه ليكون ضرورياً في الدين.

فيبقى مما ذكره أبو طالب المكى: القذف، والشرب، والسحر، والفرار من الزحف، وعقوق الوالدين.

#### شرب الخمر:

أما الشرب لما يزيل العقل، فهو جدير بأن بكون من الكبائر. وقد دل عليه تشديدات الشرع وطريق النظر أيضاً. لأن العقل محظوظ، كما أن النفس محظوظة بل لا خير في النفس دون العقل. فإزالة العقل من الكبائر. ولكن هذا لا يجرى في قطرة من الخمر، فلا شك في أنه لو شرب ماء فيه قطرة من الخمر لم يكن ذلك كبيرة. وإنما هو شرب ماء نجس. والقطرة وحدها في محل الشك. وإيجاب الشرع الحد به على تعظيم أمره، فيعد ذلك من الكبائر بالشرع. وليس في قوة البشرية الوقوف على جميع أسرار الشرع فإن ثبت بالشرع. وليس في قوة البشرية الوقوف على جميع أسرار الشرع فإن ثبت بالشرع في أنه كبيرة وجب الاتباع، وإلا فللتوقف فيه مجال.

#### القذف:

وأما القذف فليس فيه إلا تناول الأعراض، والأعراض دون الأموال فى الريبة. ولتناولها مراتب. وأعظمها التناول بالقذف، بالإضافة إلى فاحشة الزنا، وقد عظم الشرع أمره. وأظن ظناً غالباً أن الصحابة كانوا يعدون كل ما يجب به الحد كبيرة، فهو بهذا الاعتبار لا تكفره الصلوات الخمس، وهو الذى نريده بالكبيرة الآن. ولكن من حيث أنه يجوز أن تختلف فيه الشرائع، فالقياس بمجرده لا يدل على كبره وعظمته. بل كان يجوز أن يرد الشرع بأن العدل الواحد إذا رأى إنساناً يزنى، فله أن يشهد، ويجلد المشهود عليه بمجرد شهادته. فإن لم تقبل شهادته فحده ليس ضرورياً فى مصالح الدنيا، وإن كان على الجملة من المصالح الظاهرة الواقعة فى رتبة الحاجات. فإذاً هذا أيضاً يلحق بالكبائر فى حق من عرف حكم الشرع. فأما من ظن أن له أن يشهد وحده، أو ظن أنه يساعده على شهادة غيره، فلا ينبغى أن يجعل فى حقه من الكبائر.

#### السحر:

وأما السحر، فإن كان فيه كفر فكبيرة، وإلا فعظمته بحسب الضرر الذي يتولد منه من هلاك نفس، أو مرض، أو غيره.

### الفرار من الزحف وعقوق الوالدين:

وأمد الفرار من الزحف وعقوق الوالدين فهذا أيضاً ينبغى أن يكون من حيث القياس في محل التوقف. وإذا قطع بأن سب الناس بكل شيء سوى الزنا، وضربهم، والظلم لهم بغصب أموالهم، وإخراجهم من مساكنهم وبلادهم وإحلائهم من أوطانهم، ليس من الكبائر إذ لم ينقل ذلك في السبع عشرة كبيرة، وهو أكبر ما قيل فيه، فالتوقف في هذا أيضاً غير بعيد، ولكر الحديث يدل على تسميته كبيرة فليلحق بالكبائر.

فإذا رجع حاصل الأمر إلى أنا نعنى بالكبيرة ما لا تكفره الصلوات الخمس بحكم الشرع وذلك مما انقسم إلى ما علم أنه لا تكفره قطعاً ، وإلى ما ينبغى أن تكفره ، وإلى ما يتوقف فيه والمتوقف فيه بعضه مظنون للنفى والإثبات ، وبعضه مشكوك فيه ، وهو شك لا يزيله إلا نص كتاب أو سنة . وإذا لا مطمع فيه ، فطلب رفع الشكو فية خال .

فإن قلت: فهذا إقامة برهان على استحالة معرفة حدها. فكيف يرد الشرع بما يستحيل معرفة حده.

قاعلم أن كل ما لا يتعلق به حكم في الدنيا فيجوز أن يتطرق إليه الإبهام، لأن دار التكليف هي دار الدنيا. والكبيرة على الخصوص لا حكم لها في الدنيا من حيث إنها كبيرة. بل كل موجبات الحدود معلومة بأسمائها، كالسرقة والزنا وغيرهما. وإنما حكم الكبيرة أن الصلوات الخمس لا تكفرها. وهذا أمر يتعلق بالآخرة، والإبهام أليق به حتى يكون الناس على وجل وحذر، فلا يتجرءون على الصغائر اعتاداً على الصلوات الخمس وكذلك اجتناب الكبائر يكفر المعائر بموجب قوله تعالى ﴿ إِنْ تَجتنبوا الْكَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ لَكُفَرٌ عَنْكُمْ المعائر بموجب قوله تعالى ﴿ إِنْ تَجتنبوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ لَكَفَرٌ عَنْكُمْ المعائر بموجب قوله تعالى ﴿ إِنْ تَجتنبوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ لَكَفَرٌ عَنْكُمْ

سَيُّاتِكُمْ الله الكبرة إنما يكفر الصغيرة إذا اجتنبها مع القدرة والإرادة. كمن يتمكن من امرأة ، ومن مواقعتها ، فيكف نفسه عن الوقاع ، فيقتصر على نظر أو لمس فإن مجاهدة نفسه بالكف عن الوقاع ، أشد تأثيراً فى تنوير قلبه من إقدامه على النظر فى إظلامه . فهذا معنى تكفيره . فإن كان عنيناً ، إو لم يكن امتناعه إلا بالضرورة للعجز ، أو كان قادراً ولكن استنع لخوف أمر آخر ، فهذا لا يصلح للتكفير أصلاً وكل من لا يشتهى الخمر بطبعه ، ولو أبيح له لما شربه ، فاجتنابه لا يكفر عنه الصغائر التي هي من مقدماته ، كسماع الملاهي والأوتار . نعم : من يشتهى الخمر وسماع الأوتار ، فيمسك نفسه بالمجاهدة عن الخمر ، ويطلقها في السماع ، فمجاهدته النفس فيمسك نفسه بالمجاهدة عن الخمر ، ويطلقها في السماع ، فمجاهدته النفس بالمكف ربما تمحو عن قلبه الظلمة التي ارتفعت إله من معصية السماع .

فكل هذه أحكام أخروية ، ويجوز أن يبقى بعضها فى محل الشك ، وتكون من المتشابهات ، فلا يعرف تفصيلها إلا بالنص ، ولم يرد النص بعد ، ولا حد جامع ، بل ورد بألفاظ مختلفات . فقد روى أبو هريرة رضى الله عنه أنه قال : قال رسول الله عليه الله عليه ألى الصّلاق كَفّارَةٌ وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ وَلَى الصّلاقِ كَفّارَةٌ وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ كَفّارَةٌ إِلّا مِنْ ثَلَاث إِللهِ وَتُركُ السّنّةِ وَنَكْتُ الصّفقة ، قيل ما ترك كفّارَةٌ إلا مِنْ ثَلَاث إلمائة ، ونكث الصفقة أن يبايع رجلاً ثم يخرج عليه بالسيف يقاتله . فهذا وأمثاله من الألفاظ لا يحيط بالعدد كله ولا يدل على حاجامع ، فيبقى لا محالة مبهماً .

فإن قلت الشهادة لا تقبل إلا ممن يجتنب الكبائر ، والورع عن الصعائر ليس شرطاً في قبول الشهادة ، وهذا من أحكام الدنيا ، فاعلم أنا لا نخصص رد الشهادة بالكبائر . فلا خلاف في أن من يسمع الملاهى، ويلبس الديباج ، ويشرب في أواني الذهب والفضة ، لا تقبل شهادته ، ولم

<sup>(</sup>٧٤) النساء: ٣١

<sup>(</sup>٧٥) حديث الصلاة إلى الصلاة كفارة ورمضان إلى رمضان كفارة إلا من ثلاث إشراك بالله وترك السنة ونك السنة ونكث الضفقة ـــ الحديث : الحاكم من حديث أبى هريرة نحوه وقال صحيح الاسناد .

يذهب أحد إلى أن هذه الأمور من الكبائر . وقال الشافعي رضى الله عنه : إذا شرب الحنفي النبيذ حددته ، ولم أرد شهادته . فقد جعله كبيرة بإيجاب الحد ، فرل يرد به الشهادة . فدل على أن الشهادة نفياً وإثباتاً لا تدور على الصغائر والكبائر بل كل الذنوب تقدح في العدالة ، إلا ما لا يخلو الإنسان عنه غالباً بضرورة مجارى العادات ، كالغيبة ، والتجسس ، وسوء الظن ، والكذب في بعض الأقوال ، وسماع الغيبة ، وترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وأكل الشبهات ، وسب الولد والغلام ، وضربهما بحكم الغضب زائداً على المصلحة ، وإكرام السلاطين الظلمة ، ومصادقة الفجار ، والتكاسل عن تعليم الأهل والولد جميع ما يحتاجون إليه من أمر الدين . فهذه ذنوب لا يتصور أن ينفك والولد جميع ما يحتاجون إليه من أمر الدين . فهذه ذنوب لا يتصور أن ينفك ويجاهد نفسه مدة بحيث يبقى على سمته مع المخالطة بعد ذلك . ولو لم يقبل إلا ويجاهد نفسه مدة بحيث يبقى على سمته مع المخالطة بعد ذلك . ولو لم يقبل إلا قول مثله لعز وجوده ، وبطلت الأحكام . والتيارات . وليس لبس الحرير ، وسماع الملاهي ، واللعب بالنرد ، ومجالسة أهل الشرب في وقت الشرب ، والخلوة بالأجنبيات ، وأمثال هذه الصغائر من هذا القبيل . فإلى مثل هذا والخبع ينبغي أن ينظر في قبول الشهادة وردها ، لا إلى الكبيرة والصغيرة . المذباج ينبغي أن ينظر في قبول الشهادة وردها ، لا إلى الكبيرة والصغيرة .

ثم آحاد هذه الصغائر التي لا ترد الشهادة بها لو واظب عليها لأثر في رد الشهادة . كمن اتخذ الغيبة وثلب الناس عادة . وكذلك مجالسة الفجار ومصادقتهم . والصغيرة تكبر بالمواظبة ، كما أن المباح يصير صغيرة بالمواظبة كاللعب بالشطرنج ، والترنم بالغناء على الدوام وغيره . فهذا بيان حكم الصغائر والكبائر .





#### الفصل الثالث

# بيان كيفية توزع الدرجات والدركات في الآخرة على الحسنات والسيئات في الدنيا .

اعلم أن الدنيا من عالم الملك والشهادة، والآخرة من عالم الغيب والملكوت. وأعنى بالدنيا حالتك قبل الموت، وبالآخرة حالتك بعد الموت. فدنياك وآخرتك صفاتك وأحوالك يسمى القريب الداني منها دنيا، والمتأخر آخرة . ونحن الآن نتكلم من الدنيا في الآخرة فإنا الآن نتكلم في الدنيا وهو عالم الملك، وغرضنا شرح الآخرة وهي عالم الملكوت.

ولا يتصور شرح عالم الملكوت في عالم الملك إلا بضرب الأمثال. ولذلك قال تعالى ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَصْرِبُهُا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلاَّ الْعَالِمُونَ ﴾ (٣١) وهذا لأن عالم الملك نوم بالإضافة إلى عالم الملكوت. ولذلك قال عَلَيْكُ (٧٧) « النَّاسُ نِيَامٌ فَإِذَا مَاثُوا الْتَبَهُوُا » وما سيكون في اليقظة لا يتبين لك في النوم ، إلا الأمثال المحجوبة إلى التعبير ، فكذلك ما سيكون في يقظة الآخرة لا يتبين في نوم الدنيا إلا في كثرة الأمثال ، وأعنى بكثرة الأمثال ما تعرفه من علم التعبير .

و يكفيك منه إن كنت فطناً ثلاثة أمثلة. فقد جاء رجل إلى ابن سيرين فقال: رأيت كأن في يدى خاتماً أختم به أفواه الرجال وفروج النساء. فقال إنك مؤذن تؤذن في رمضان قبل طلوع الفجر . قال صدقت . وجاء رجل آخر فقال: رأيت كأني أصب الزيت في الزيتون. فقال إن كان تحتك جارية اشتريتها ففتش عن حالها، فإنها أمك سبيت في صغرك، لأن الزيتون أصل

(٧٦) العنكبوت : ٤٣ .

(٧٧) حديث الناس بيام فإذا ماتوا انتبهوا : لم أجده مرفوعاً وإنما يعزى إلى على من أبى طالب .

الزيب. مهو يردّ إلى الأصل. فنظر فإذا جاريته كانت أمه، وقد سبيت في صغره. وقال له آخر: رأيت كأنى أقلد الدر في أعناق الحنازير. فقال إنك تعلم الحكمة غير أهلها، فكان كما قال.

والتعبير من أوله إلى آخره أمثال تعرفك طريق ضرب الأمثال. وإنما نعنى المثل أداء المعنى في صورة إن نظر إلى معناه وجد صادقاً. وإن نظر إلى صورة الخاتم والحتم به على الفروج رآه وجده كاذباً ، فإنه لم يختم به قط. وإن نظر إلى معناه وجد صادقاً ، إذ صدر منه روح كاذباً ، فإنه لم يختم به قط. وإن نظر إلى معناه وجد صادقاً ، إذ صدر منه روح الحتم ، ومعناه ، وهو المنع الذي يراد الحتم له . وليس للأنبياء أن يتكلموا مع الحلق إلا بضرب الأمثال ، لأنهم كلفوا أن يكلموا الناس على قدر عقولهم ، وقدر عقولهم أنهم في النوم ، والنائم لا يكشف له عن شيء إلا بمثل ، فإذا ماتوا انتهوا وعرفوا أن المثل صادق . ولذلك قال عَلَيْكُ (٢٨) ﴿ قَلْبُ الْمُؤْمِنِ بَيْنَ أَصَابِعِ الرَّحْمِنِ ، وهو من المثال الذي لا يعقله إلا العالمون . فأما الجاهل فلا يجاوز قدره ظاهر المثال ، لجهله بالتفسير الذي يسمى تأويلاً ، كا يسمى تفسير ما يرى من الأمثلة في النوم تعبيراً ، فيثبت الله تعالى يداً وأصبعاً ، يسمى تفسير ما يرى من الأمثلة في النوم تعبيراً ، فيثبت الله تعالى يداً وأصبعاً ، عالى الله عن قوله علواً كبيراً .

وكذلك فى قوله عَلَيْكُ (<sup>٧٩)</sup> ( إنَّ الله حَلَقَ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ ) فإنه لا يفهم من الصورة إلا اللون والشكل والهيئة ، فيثبت لله تعالى مثل ذلك تعالى الله عن قوله علوًا كبيراً.

ومن ههنا زل من زل فى صفات إلىهية ، حتى فى الكلام ، وجعلوه صوتاً وحرفاً إلى غير ذلك من الصفات ، والقول فيه يطول .

وكذلك قد يرد فى أمر الآخرة ضرب أمثلة يكذب بها الملحد، بجمود نظره على ظاهر المثال وتناقضه عنده كقوله عَلَيْتُهُ (٨٠) ﴿ يُؤْتَى بِالْمُوْتِ يَوْمَ الْقَيَامَةِ فِي

<sup>(</sup>٧٨) حديث قلب المؤمن بين أصبعين من أصابع الرحمن : تقدم .

<sup>(</sup>٧٩) حديث أن الله خلق آدم على صورته : تقدم .

<sup>(</sup>٨٠) حديث يؤتى بالموت يوم القيامة في صورة كبش أملح فيذبح :.متفق عليه من حديث أبي سعيد .

صُورَةٍ كَبْش أَمْلِحَ فَيُذْبَحِ ، فيثور الملحد الأحمق ويكذب ، ويستدل به على كذب الأنبياء ويقول: يا سبحان الله: الموت عرض ، والكبش جسم ، فكيف ينقلب العرض جسماً هل هذا إلا محال ! ولكن الله تعالى عزل هؤلاء الحمقى عن معرفة أسرارة فقال ﴿ وَمَا يَعْقِلها إلا الْعَالِمُون ﴾ (١٨) ولا يدرى المسكين أن من قال: رأيت في منامى أنه جيء بكبش ، وقيل هذا هو الوباء الذي في البلد ، وذبح ، فقال المعبر : صدقت ، والأمر كا رأيت ، وهذا يدل على أن هذا الوباء ينقطع ولا يعود قط ، لأن المذبوح وقع اليأس منه ، فإذن المعبر صادق في تصديقه ، وهو صادق في رؤيته . وترجع حقيقة ذلك إلى أن الموكل بالرؤيا ، وهو الذي يطلع الأرواح عند النوم على ما في اللوح المحفوظ ، عرفه بما في اللوح المحفوظ ، عرفه ما في المحفوظ ، عرفه ما في اللوح المحفوظ ، عرفه ما في اللوح المحفوظ ، عرفه ما في المحفوظ ، عرف

فالرسل أيضاً يكلمون الناس في الدنيا، وهي بالإضافة إلى الآخرة نوم، فيوصلون المعانى إلى أفهامهم بالأمثلة، حكمة من الله، ولطفاً بعباده، وتيسيراً لإدراك ما يعجزون عن إدراكه دول ضرب المثل. فقوله يؤتى بالموت في صورة كبش أملح، مثال ضربه ليوصل إلى الأفهام حصول الياس من الموت، وقد جبلت القلوب على التأثر بالأمثلة، وثبوت المعانى فيها بواسطتها. ولذلك عبر القرآن بقوله ﴿ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ (٨٢) عن نهاية القدرة، وعبر عَيْنِ مَنْ أَصَابِع الرَّحْمَنِ ، عن سرعة التقليب وقد أشرنا إلى المؤقمِنِ بَيْنَ أَصْبُعَيْنِ مِنْ أَصَابِع الرَّحْمِنِ ، عن سرعة التقليب وقد أشرنا إلى حكمة ذلك في كتاب قواعد العقائد من ربع العبادات، فلنرجع الآن إلى الغرض

فالمقصود أن تعریف توزع الدرجات والدركات على الحسنات والسيئات، لا يمكن إلا بضرب المثال، فلتفهم من المثل الذي نضربه معناه لا صورته فنقول:

<sup>(</sup>۵۱) العنكبوت : ٤٣

<sup>(</sup>۸۲) یس: ۲۸

الناسِ في الآخرة ينقسمون أصنافاً وتتفاوت درجاتهم ودركاتهم في السعادة والشقاوة تفاوتاً لا يدخل تحت الحصر، كما تفاوتوا في السعادة الدنيا وشقاوتها. ولا تفارق الآخرة في هذا المعنى ألبتة. فإن مدبر الملك والملكوت واحد لا شريك له، وسنته الصادرة عن إرادته الأزلية مطردة لا تبديل لها، إلا أنا إن عجزنا عن إحصاء آحاد الدرجات، فلا نعجز عن إحصاء الأجناس فنقول:

# أقسام الناس في الآخرة

الناس ينقسمون في الآخرة بالضرورة إلى أربعة أقسام: هالكين، ومعذبين. وناجين وفائزين. ومثاله في الدنيا أن يستولى ملك من الملوك على إقليم، فيقتل بعضهم فهم الهالكون ويعذب بعضهم مدة ولا يقتلهم فهم المعذبون، ويخلى بعضهم فهم الناجون، ويخلع على بعضهم فهم الفائزون. فإن كان الملك عادلاً، لم يقسمهم كذلك إلا باستحقاق، فلا يقتل إلا جاحداً لاستحقاق الملك؛ معانداً له في أصل الدولة. ولا يعذب إلا من قصر في خدمته مع الاعتراف بملكه وعلو درجته. ولا يخلى إلا معترفاً له برتبة الملك، لكنه لم يقصر ليعذب ولم يخدم ليخلع عليه. ولا يخلع إلا على من أبلي عمره في الخدمة والنصرة، ثم ينبغي أن تكون خلع الفائزين متفاوتة الدرجات بحسب درجاتهم في الخدمة، وإهلاك الهالكين إما تحقيقاً بحز الرقبة، أو تنكيلاً بالمثلة، بحسب درجاتهم في المعاذبة، وتعذيب المعذبين في الحنية، والشدة، وطول المدة درجاتهم في المعاذبة، وتعذيب المعذبين في الحنية، والشدة، وطول المدة وقصرها، واتحاد أنواعها واختلافها، بحسب درجات تقصيرهم.

فتنقسم كل رتبة من هذه الرتب إلى درجات لا تحصى ولا تنحصر. فكذلك فافهم أن الناس فى الآخرة هكذا يتفاوتون. فمن هالك، ومن معذب مدة، ومن ناج يُحل فى دار السلامة. ومن فائز والفائزون ينقسمون إلى من يُحلون فى جنات عدن، أو جنات المأوى أو جنات الفردوس. والمعذبون

ينقسمون إلى من يعذب قليلاً ، وإلى من يعذب ألف سنة إلى سبعة آلاف سنة ، وذلك آخر من يخرج من النار كما ورد فى الخبر(٨٢) . وكذلك الهالكون الآيسون من رحمة الله تتفاوت دركاتهم . وهذه الدرجات بحسب اختلاف الطاعات والمعاصى ، فلنذكر كيفية توزيعها عليها .

### رتبة الهالكين:

الرتبة الأولى: وهي رتبة الهالكين. ونعني بالهالكين الآيسين من رحمة الله تعالى، إذ الذي قتله الملك في المثال الذي ضربناه أيس من رضا الملك وإكرامه، فلا تغفل عن معانى المثل. وهذه الدرجة لا تكون إلا للجاحدين والمعرضين، المتجردين للدنيا، المكذبين بالله ورسله وكتبه. فإن السعادة الأخروية في القرب من الله والنظر إلى وجهه، وذلك لا ينال أصلاً إلا بالمعرفة التي يعبر عنها بالإيمان والتصديق. والجاحدون هم المنكرون. والمكذبون هم الآيسون من رحمة الله تعالى أبد الآباد، وهم الذين يكذبون برب العالمين، وأنبيائه المرسلين، إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون لا محالة، وكل محجوب عن معبوبه فمحول بينه وبين ما يشتهيه لا محاله. فهو لا محالة يكون مخترقاً نار جهنم بنار الفراق. ولذلك قال العارفون: ليس خوفنا من نار جهنم، ولا رجاؤنا للحور العين، وإنما مطلبنا اللقاء، ومهربنا من الحجاب فقط، وقالوا: من يعبد للحور العين، والفواكه، فقد لا يشتهيه. الله بعوض فهو لئيم، كأن يعبده لطلب جنته. أو لخوف ناره بل العارف يعبده لذاته، فلا يطلب إلا ذاته فقط. فأما الحور العين والفواكه، فقد لا يشتهيها. لذاته، فلا يطلب إلا ذاته فقط. فأما الحور العين والفواكه، فقد لا يشتهيها. للأجسام. فإن نار الفراق نار الله الوقدة، التي تطلع على الأفئدة. ونار جهنم ونار جهنم

<sup>(</sup>٨٣) حديث أن آخر من يخرج من النار يعذب سبعة آلاف سنة : الترمذى الحكيم فى نوادر الأصول من حديث أبى هريرة بسند ضعيف فى حديث قال فيه وأطولهم مكناً فيه مثل الدنيا من يوم خلقت إلى يوم القيامة وذلك سبعة آلاف سنة .

لا شغل لها إلا مع الأجسام، وألم الأجسام يستحقر مع ألم الفؤاد، ولذلك قيل:

### وفى فؤاد المحب نار جوى أحسر نار الجحيم أبردهسا

ولا ينبغي أن تنكر هذا في عالم الآخرة ، إذ له نظير مشاهد في عالم الدنيا ، فقد رؤى من غلب عليه الوجد فغدا على النار ، وعلى أصول القصب الجارحة للقدم ، وهو لا يحس به لفرط غلبة ما في قلبه . وترى الغضبان يستولى عليه الغضب في القتال، فتصيبه جراحات وهو لا يشعر بها في الحال، لأن الغضب نار في القلب. قال رسول الله عَيْدُ (١٤) ﴿ الْعُضَبُ قِطْعَةٌ مِنَ النَّارِ ﴾ واحتراق الفؤاد أشد من احتراق الأجساد، والأشد يبطل الإحساس يالأضعف كما تراه، فليس الهلاك من النار والسيف، إلا من حيث إنه يفرق بين جزأين. يرتبط أحدهما بالآخر برابطة التأليف الممكن في الأجسام. فالذي يفرق بين القلب وبين محبوبه الذي يرتبط به برابطة تأليف أشد إحكاماً من تأليف الأجسام، فهو أشد إيلاماً إن كنت من أرباب البصائر وأرباب القلوب. ولا يبعد أن لا يدرك من لا قلب له شدة هذا الألم، ويستحقره بالإضافة إلى ألم الجسم. فالصبى لو خير بين ألم الحرمان عن الكرة والصولجان. وبين ألم الحرمان عن رتبة السلطان ، لم يحس بألم الحرمان عن رتبة السلطان أصلاً ، ولم يعد ذلك ألماً ، وقال . العدو في الميدان مع الصولجان ، أحب إلى من ألف سرير للسلطان مع الجلوس عليه. بل من تغلبه شهوة البطن، لو خير بين الهريسة والحلواء، وبين فعل جميل يقهر به الأعداء، ويفرح به الأصدقاء، لآثر الهريسة والحلواء.

وهذا كله لفقد المعنى الذى بوجوده يصير الجاه محبوباً، ووجود المعنى الذى بوجوده يصير الجام والسباع، الذى بوجوده يصير الطعام لذيذاً . وذلك لمن استرقته صفات الملائكة التى لا يناسبها ولا يلذها إلا القرب من رب العالمين، ولا يؤلمها إلا البعد والحجاب. وكما لا يكون الذوق إلا في اللسان،

<sup>(</sup>٨٤) حديث الغضب قطعة من النار: الترمذي من حديث أبي سعيد نحوه وقد تقدم.

والسمع إلا في الآذان، فلا تكون هذه الصفة إلا في القلب. فمن لا قلب له ليس له هذا الحس، كمن لا سمع له ولا بصر، ليس له لذة الألحان، وحسن الصور والألوان. وليس لكل إنسان قلب. ولو كان لما صح قوله تعالى ﴿ إِنَّ فَيْ ذَلِكَ لَلِمُ تَكُن لَهُ قَلْبٌ ﴾ (٥٠) فجعل من لم يتذكر بالقرآن مفلساً من القلب. ولست أعنى بالقلب هذا الذي تكتنفه عظام الصدر، بل أعنى يه السر الذي هو من عالم الحلق عرشه، السر الذي هو من عالم الحلق عرشه، والصدر كرسيه، وسائر الأعضاء عالمه ومملكته ولله الحلق والأمر جميعاً. ولكن ذلك السر الذي قال الله تعالى فيه ﴿ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْو رَبِّي ﴾ (٢٠) هو الأمير والملك: لأن بين عالم الأمر وعالم الحلق ترتيباً، وعالم الأمر أمير على عالم الحلق وهو اللطيفة التي إذا صلحت صلح لها سائر الجسد، من عرفها فقد عرف نفسه ومن عرف نفسه فقد عرف ربه.

وعند ذلك يشم العبد مبادىء روائح المعنى المطوى تحت قوله عَلَيْكُم و إِنَّ اللهَ حَلَقَ آدَمَ عَلَى صُورِتِهِ » و نظر بعين الرحمة إلى الحاملين له على ظاهر الفظه ، وإلى المتعسفين في طريق تأويله وإن كانت رحمته للحاملين على اللفظ أكثر من رحمته للمتعسفين في التأويل لأن الرحمة على قدر المصيبة ، ومصيبة أولئك أكثر ، وإن اشتركوا في مصيبة الحرمان من حقيقة الأمر . فالحقيقة فضل الله يؤتيه من يشاء ، والله ذو الفضل العظيم . وهي حكمته يختص بها من يشاء ، ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً .

ولنعد إلى الغرض، فقد أرخينا الطول وطولنا النفس، فى أمر هو أعلى من علوم المعاملات التى نقصدها فى هذا الكتاب. فقد ظهر أن رتبة الهلاك ليس إلا للجهال المكذبين، وشهادة ذلك من كتاب الله ورسوله عليه لا تدخل تحت الحصر، فلذلك لم نوردها.

الرتبة الثانية: رتبة المعذبين. وهذه رتبة من تحلى بأصل الإيمان، ولكن قصر في الوفاء، فإن رأس الإيمان هو التوحيد، وهو أن لا يعبد إلا الله. ومن

بع هواه فقد اتخذ إلهه ، فهو موحد بلسانه لا بالحقيقة . بل معنى قولك لا إله الله ، معنى قوله تعالى ﴿ قُلِ الله ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي حَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ (١٨) وهو أن تذر بالكلية غير الله ، ومعنى قوله تعالى ﴿ الَّذِين قَالُوا رَبُّنَا الله ثُمَّ السَيْقَامُوا ﴾ (١٨) ولما كان الصراط المستقيم الذى لا يكمل التوحيد إلا بالاستقامة عليه أدق من الشعر ، وأحد من السيف ، مثل الصراط الموصوف فى الآخرة ، فلا ينفك بشر عن ميل عن الاستقامة ولو فى أمر يسير ، إذ لا يخلو عن اتباع الهوى ولو فى فعل قليل ، وذلك قادح فى كال التوحيد ، بقدر ميله عن الصراط المستقيم . لذلك يقتضى لا محالة نقصاناً فى درجات القرب . ومع كل نقصان ناران : نار الفراق لذلك الكمال الفائت بالنقصان ، ونار جهنم كا وصفها القرآن . فيكون كل مائل عن الصراط المستقيم معذبا مرتين من وجهين ، ولكن شدة ذلك العذاب وخفته ، وتفاوته بحسب طول المدة ، إنما يكون بسبب أمرين : أحدهما قوة الإيمان وضعفه ، والثانى كثرة اتباع الهوى وقلته .

وإذ لا يخلو بشر فى غالب الأمر عن واحد من الأمرين، قال الله تعالى ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاَوَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّك حَتْماً مَقْضِيّاً ثُمَّ نُنجِّى الَّذِينَ الْقَوْا وَنَذَرُ الظّالِمِينَ فيها جِثِيًّا ﴾ (٩٩) ولذلك قال الخائفون من السلف. إنما خوفنا لأنا تيقنا أنا على النار واردون، وشككنا فى النجاة. ولما روى الحسن الخبر الوارد (٩٠) فيمن يخرج من النار بعد ألف عام. وأنه ينادى يا حنان يا منان. قال الحسن: يا ليتنى كنت ذلك الرجل.

واعلم أن فى الأخبار ما يدل على أن آخر من يخرج من النار بعد سبعة آلاف سنة ، حتى آلاف سنة ، وأن الاختلاف فى المدة بين اللحظة وبين سبعة آلاف سنة ، حتى قد يجوز بعضهم على النار كبرق خاطف ، ولا يكون له فيها لبث . وبين سبعة آلاف سنة درجات متفاوتة ، من اليوم ، والأسبوع ، والشهر ، وسائر المدد .

<sup>(</sup>۸۷) الأنعام : ۹۱ (۸۸) فصلت : ۳۰ (۸۹) مریم : ۷۲، ۷۱

<sup>(</sup>٩٠) حديث من يخرج من النار بعد آلف عام وأنه ينادى باحسان يامنسان : أحمد وابو يعلى من رواية أبى عنائل عن أنس وأبو ظلال ضعيف واسمه هلال بن ميمون

وإن الاختلاف بالشدة لا نهاية لأعلاه ، وأدناه التعذيب بالمناقشة في الحساب ، كا أن الماء قد يعذب بعض المقصرين في الأعمال بالمناقشة في الحساب ؛ ثم يعمو . وقد يضرب بالسياط ، وقد يعذب بنوع آخر من العذاب .

ويتطرق إلى العذاب اختلاف ثالث فى غير المدة والشدة ، وهو اختلاف الأنواع إذ ليس من يعذب بمصادرة المال فقط ، كمن يعذب بأخذ المال ، وقتل الولد واستباحة الحريم ، وتعذيب الأقارب ، والضرب ، وقطع اللسان ، واليد ، والأنف ، والأذن وغيره . فهذه الاختلافات ثابتة فى عذاب الآخرة ، دل عليها قواطع الشرع . وهى بحسب اختلاف قوة الإيمال وضعفه ، وكثرة الطاعات وقلتها ، وكثرة السيئات وقلتها .

أما شدة العذاب فبشدة قبح السيئات وكثرتها . وأما كثرته فبكثرتها . وأما التخلاف أنواعه فباختلاف أنواع السيئات . وقد انكشف هذا لأرباب القلوب مع شواهد القرآن بنور الإيمان ، وهو المعني بقوله تعالى ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلاّمٍ لِلْفَيدِ ﴾ (١٥) وبقوله تعالى ﴿ وَمَا رَبُّك بِظَلاّمٍ لِلْفَيدِ ﴾ (١٥) وبقوله تعالى ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ فِثْقَالَ فَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ (١٥) وبقوله تعالى ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ فِثْقَالَ فَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ (١٥) إلى غير ذلك مما مِثْقَالَ فَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ (١٥) إلى غير ذلك مما ورد في الكتاب والسنة ، من كون العقاب والثواب جزاء على الأعمال . وكل ذلك بعدل لا ظلم فيه . وجانب العفو والرحمة أرجح ، إذ قال تعالى فيما أخبر عنه نبيناً عَيَالِيّهِ (١٥) ﴿ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجرًا عَظِيماً ﴾ (١٦) فإذاً هذه الأمور الكلية من يُضاعِفُها وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجرًا عَظِيماً ﴾ (١٦) فإذاً هذه الأمور الكلية من ارتباط الدرجات والدركات بالحسنات والسيئات ، معلومة بقواطع الشرع ونور المعرفة فأما التفصيل فلا يعرف إلا ظناً ، ومستنده ظواهر الأخبار ونوع ونور المعرفة فأما التفصيل فلا يعرف إلا ظناً ، ومستنده ظواهر الأخبار ونوع حدس يستمد من أنوار الاستبصار بعين الاعتبار .

<sup>(</sup>٩١) فصلت : ٤٦ (٩٢) غافر : ١٢ (٩٣) النجم : ٣٩ (٩٤) الزلزلة : ٧، ٨

<sup>(</sup>٩٦) النساء: ٤٠

فنقول كل من أحكم أصل الإيمان ، واجتنب جميع الكبائر ، وأحسن جميع الفرائض، أعنى الأركان الخمسة، ولم يكن منه إلا صغائر متفرقة لم يصّر عليها ، فيشبه أن يكول عذابه المناقشة في الحساب فقط . فإنه إذا حوسب رجحت حسناته على سيئاته. إذ ورد في الأخبار أن الصلوات الخمس، والجمعة وصوم رمضان ، كفارات لما بينهن . وكذلك اجتناب الكبائر بحكم نص القرآن مكفر للصغائر. وأقل درجات التكفير أن يدفع العذاب إن لم يدفع الحساب. وكل من هذا حاله فقد ثقلت موازينه فينبغي أن يكون بعد ظهور الرجحان في الميزان، وبعد الفراغ من الحساب، في عيشة راضية . نعم: التحاقه بأصحاب اليمين ، وبالمقربين ، ونزوله في جنات عدن ، أو في الفردوس الأعلى ، فكذلك يتبع أصناف الإيمان ، لأن الإيمان إيمانان : تقليدى كإيمان العوام، يصدقون بما يستمعون ويستمرون عليه، وإيمان كشفى يحصل بانشراح الصدر بنور الله، حتى ينكشف فيه الوجود كله على ما هو عليه فيتضح أن الكل إلى الله مرجعه ومصيره، إذ ليس في الوجود إلا الله تعالى وصفاته وأفعاله . فهذا الصنف هم المقربون النازلون في الفردوس الأعلى ، وهم على غاية القرب من الملأ الأعلى، وهم أيضاً على أصناف: فمنهم السّابقون، ومنهم من دونهم . وتفاوتهم بحسب تفاوت معرفتهم بالله تعالى : ودرجات العارفين في المعرفة بالله تعالى لا تنحصر ، إذ الإحاطة بكنه جلال الله غير ممكنة ، وبحر المعرفة ليس له سناحل وعمق ، وإنما يغوص فيه الغواصون بقدر قواهم، وبقدر ما سبق لهم من الله تعالى في الأزلُّ . فالطريق إلى الله تعالى لا نهاية لمنازله فالسالكون سبيل الله لا نهاية لدرجاتهم.

وآما المؤمن إيماناً تقليدياً من أصحاب اليمين . ودرجته دون درجة المقربين . وهم أيضاً على درجات : فالأعلى من درجات أصحاب اليمين تقارب رتبته رتبة الأدنى من درجات المقربين هذا حال من اجتنب كل الكبائر ، وأدى الفرائض كلها . أعنى الأركان الخمسة ، التي هي النطق بكلمة الشهادة باللسان ، والصلاة ، والزكاة ، والصوم ، والحج .

فأما من ارتكب كبيرة أو كبائر ، أو أهمل بعض أركان الاسلام . فإن تاب

توبة نصوحاً قبل قرب الأجل، التحق بمن لم يرتكب. لأن التائب من الذنب كمن لا ذنب له والثوب المغسول كالذي لم يتوسخ أصلاً.

وإن مات قبل التوبة ، فهذا أمر مخطر عند الموت ، إذ ربما يكون موته على الإصرار سببأ لتزلزل إيمانه ، فيختم له بسوء الخاتمة ، لا سيما إذا كان إيمانه تقليدياً ، فإن التقليد وإن كان جزماً فهو قابل للانحلال بأدنى شك وخيال . والعارف البصير أبعد أن يخاف عليه سوء الخاتمة .. كلاهما إن ماتا على الإيمان يعذبان. ، إلا أن يعفو الله ، عذاباً على عذاب المناقشة في الحساب. وتكون كثرة العقاب من حيث المدة ، بحسب كثرة مدة الإصرار . ومن حيث الشدة ، بحسب قبح الكبائر ومن حيث اختلاف النوع، بحسب اختلاف أصناف السيئات. وعند انقضاء مدة العذاب، ينزل البله المقلدون في درجات أصحاب اليمين، والعارفون المستبصرون في أعلى عليين. ففي الخبر(١٧) ﴿ آخِرُ مَنْ يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ يُعْطَى مِثْلِ الدُّنْيَا كُلُّهَا عَشْرَةَ أَضْعَافٍ ، فلا تظن أن المراد به تقديره بالمساحة لأطراف الأجسام كأن يقابل فرسخ بفرسخين ، أو عشرة بعشرين، فإن هذا جهل بطريق ضرب الأمثال. بل هذا كقول القائل: أخذ منه جملاً وأعطاه عشرة أمثاله ، وكان الجمل يساوى عشرة دنانير ، فأعطاه مائة دينار . فإن لم يفهم من المثل إلا المثل في الوزن والثقل، فلا تكون مائة دينار لو وضعت في كفة الميزان، والجمل في الكفة الأخرى، عشر عشيره. بل هو موازنة معانى الأجسام وأرواحها، دون أشخاصها وهياكلها، فإن الجمل لا يقصد لثقله، وطوله وعرضه، ومساحته، بل لماليته. فروحه المالية، وجسمه اللحم والدم ، ومائة دينار عشرة أمثاله بالموازنة الروحانية ، لا بالمولزنة الجسمانية . وهذا صادق عند من يعرف روح المالية من الذهب أو الفضة . بل لو أعطاه جوهرة وزنها مثقال ، وقيمتها مائة دينار ، وقال أعطيته عشرة أمثاله كان صادقاً. ولكن لا يدرك صدقه إلا الجوهريون. فإن روح الجوهرية لا تدرك بمجرد البصر، بل بفطنة أخرى وراء البصر. فلذلك يكذب به

<sup>. (</sup>٩٧) حديث إن آخر من يخرج من النار يعطى مثل الدنيا كلها عشرة أضعاف : متفق عليه من حديث ابن مسعود .

الصبى، بل القروى والبدوى، ويقول ما هذه الجوهرة إلا حجر وزنه مثقار ووزن الجمل ألف ألف مثقال، فقد كذب فى قوله إنى أعطيته عشرة أمثاله والكاذب بالتحقيق هو الصبى ولكن لا سبيل إلى تحقيق ذلك عنده إلا بأن ينتظر به البلوغ والكمال، وأن يحصل فى قلبه النور الذى يدرك به أرواح الجواهر وسائر الأموال، فعند ذلك ينكشف له الصدق. والعارف عاجز عن تفهيم المقلد القاصر صدق رسول الله عليسية فى هذه الموازنة إذ يقول عليسية (١٩٠٥) « المجنّة في السيموات من الدنيا، فكيف يكون عشرة آمثال الدنيا فى الدنيا! وهذا كما يعجز البالغ عن تفهيم الصبى تلك يكون عشرة آمثال الدنيا فى الدنيا! وهذا كما يعجز البالغ عن تفهيم الصبى تلك الموازنة . وكذلك تفهيم البدوى .

و كما أن الجوهرى مرحوم إذا بلى بالبدوى والقروى فى تفهيم تلك الموازنة ، فالعارف مرحوم إذا بلى بالبليد الأبلة فى تفهيم هذه الموازنة . ولذلك قال عليه الرّحَمُوا ثَلَاثَة عَالِماً بَيْنَ الْجُهَّالِ وَغَنِيَّ قَوْمٍ افْتَقَر وَعَزِيزَ قَوْمٍ فَيْ فَوْمٍ افْتَقَر وَعَزِيزَ قَوْمٍ فَلْ بَهِ ومقاساتهم لقصور عقول فَلَ » والأنبياء مرحومون بين الأمة بهذا السبب ، ومقاساتهم لقصور عقول الأمة فتنة لهم ، وامتحان ، وابتلاء من الله وبلاء موكل بهم سبق بتوكيله القضاء الأزلى ، وهو المعنى بقوله عليه السلام (١٠٠٠) « الْبَلاءُ مُوكَلِّ بِالْأَنْبِيَاءِ ثُمَّ الأَمْشَلِ النَّمْشَلِ » .

فلا تظنن أن البلاء بلاء أيوب عليه السلام، وهو الذى ينزل بالبدن، فإن بلاء نوح عليه السلام أيضاً من البلاء العظيم، إذ بلى بجماعة كان لا يزيدهم دعاؤه إلى الله إلا فراراً، ولذلك لما تأذى رسول الله عَلَيْتُهُ بكلام بعض الناس

<sup>(</sup>٩٨) حديث كون الجنة في السموات : خ من حديث أبي هريرة في أثناء حديث فيه فإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس فإنه أوسط الجنة وأعلى الحنة وفوقه عرش الرحمن .

<sup>(</sup>٩٩) حدیث ارحموا ثلاتة عالماً بین الجهال ... الحدیث: ابن حبان فی الضعفاء من روایة عیسی بن طهمان عن أنس وعیسی ضعیف ورواه فیه من حدیث ابن عباس إلا أنه قال عالم تلاعب به الصبیان وفیه أبو البحتری واسمه وهب بن وهب أحد الكذابین .

<sup>(</sup>۱۰۰) حدیث البلاء موکل بالأنبیاء ثم الأولیاء ثم الأمثل فالأمثل : الترمذی وصححه النسائی فی الکبری وان ماحه می حدیث سعد بن أبی وقاص وقال قلت یا رسول الله أی الناس أشد بلاء فذکره دون ذکر الأباشا، وللطرانی من حدیث فاطمة أشد الناس بلاء الأنبیاء ثم الصالحون ـــ الحدیث

قال (' ' ' « رَحِمَ اللهُ أخِي مُوسَى لَقَدْ أُوذِيَ بِأَكْثَرَ مِنْ هَذَا فَصَبَر » فإذاً لا تخلو الأنبياء عن الابتلاء بالجاحدين، ولا تخلو الأولياء والعلماء عن الابتلاء بالجاهلينَ . ولذلك قَلَّمَا مَهُ كَ الأُولياء عن ضروب من الإيذاء وأنواع البلاء ، بالإخراج من البلاد، واستعاية بهم إلى السلاطين، والشهادة عليهم بالكفر والخروج عن الدين. وواجب أن يكون أهل المعرفة عند أهل الجهل من الكافرين ، كما يجب أن يكون المعتاض عن الجمل الكبير جوهرة صغيرة عند الجاهلين من المبذرين المضيعين.

فإذا عرفت هذه الدقائق ، فآمن بقوله عليه السلام إنه يعطى آخر من يخرج من النار مثل الدنيا عشر مرات، وإياك أن تقتصر. بتصديك على ما يدركه كالبصر والحواس فقط، فتكون حماراً برجْلين، لأن الحمار يشاركك في الحواس الخمس، وإنما أنت مفارق للحمار بسر إلهي، عرض على السموات، والأرض، والجبال، فأبين أن يحملنه وأشفقن منه، فإدراك ما يخرج عن عالم الحواس الخمس ، لا يصادف إلا في عالم ذلك السر الذي فارقت به الحمار وسائر البهائم. فمن ذهل عن ذلكِ ، وعطله وأهمله ، وقنع بدرجة البهائم ، ولم يجاور المحسوسات فهو الذي أهلك نفسه بتعطيلها، ونسيها بالإعراض عنها، فلا تكونوا كالذين نسوا الله ، فأنساهم أنفسهم : فكل من لم يعرف إلا المدرك بالحواس فقد نسى الله إذ ليس ذات الله مدركاً في هذا العالم بالحواس الخمس. وكل من نسى الله أنساه الله لا محالة نفسه ، ونزل إلى , تبة البهائم ، وترك الترق إلى الأفق الأعلى ، وخان في الأمانة التي أودعه الله تعالى وأنعم عليه كافراً لأنعمه و متعرضاً لنقمته . إلا أنه أسوأ حالاً من البهيمة ، فإن البهيمة تتخلص بالموت وأما هذا فعنده أمانه سترجع لامحالة إلى مودعها، فإليه مرجع الأمانة ومصيرها: وتلك الأمانة كالشمس الزاهرة ، وإنما هبطت إلى هذا القالب الفاني وغربت فيه ، وستطلع هذه الشمس عند خراب هذا القالب من مغربها . وتعود إلى بارئها وخالقها ، إما مظلمة منكسفة وإما زاهرة مشرقة . والزاهرة المشرقة غير محجوبة عن حضرة الربوبية ، والمظلمة أيضاً راجعة إلى الحضرة ، إذ المرجع

<sup>(</sup>۱۰۱) حدیت رحم الله أخی موسی لقد أوذی بأكثر من هذا فصیر : النخاری من حدیت اس مسعد

والمصير للكل إليه ، إلا أنها ناكسة رأسها عن جهة أعلى عليين إلى جهة أسفل سافلين . ولذلك قال تعالى ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذَ الْمُجْرِمُونَ نَاكِسُوا رُءُوسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ (١٠٠٠) فبين أنهم عند ربهم إلا أنهم معكوسون ، قد انقلبت وجوهم إلى أقفيتهم وانتكست رءوسهم عن جهة فرق إلى جهة أسفل ، وذلك حكم الله فيمن حرمه توفيقه ، ولم يهده طريقه ، فنعوذ بالله من الضلال ، والنزول إلى منازل الجهال .

فهذا حكم انقسام من يخرج من النار ، ويعطى مثل عشرة أمثال الدنيا أو أكثر . ولا يخرج من النار إلا موحد . ولست أعنى بالتوحيد أن يقول بلسانه لا إله إلا الله ، فإن اللسان من عالم الملك والشهادة ، فلا ينفع إلا في عالم الملك، فيدفع السيف عن رقبته ، وأيدى الغانمين عن ماله . ومدة الرقبة والمال مدة الحياة . فحيث لا تبعى رمبه ولا مال ، لا ينفع القول باللسان . وإنما ينفع الصدق في التوحيد . وكال التوحيد أن لا يرى الأمور كلها إلا من الله وعلامته أن لا يغضب على أحد من الخلق بما يجرى عليه ، إذ لا يرى الوسائط ، وإنما يرى سبب الأسباب كما سيأتى تحقيقه في التوكل. وهذا النوحيد متفاوت. فمن الناس من له من التوحيد مثل الجبال ، ومنهم من له مثقال ، ومنهم من له مقدار حردلة وذرة . فمن في قلبه مثقال دينار من إيمان ، فهو أول من يخرج من الناو . وف الخبر يقال(١٠٣) ﴿ أَخْرَجُوا مِنَ النَّارِ مَنْ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالَ دِينَارٍ مِنْ إِيمَانٍ ﴾ وآخر من يخرج من في قلبه مثقال ذرة من إيمان . وما بين المثقال والذِّية على قدر تفاويت درجاتهم يخرجون بين طبقة المثقال وبين طبقة الذرق, والموازنة بالمثقال والذرة على سبيل ضرب المثل ، كما ذكرنا في الموازنة بين أعيان الأموال وبين النقود . وأكثر ما يدخل الموحدين النار مظالم العباد . فَديوان العباد هو الديوان الذي لا يترك . فأما بقية السيئات فيتسارع العفو والتكفير إليها . ففي الأثر أن العبد ليوقف بين يدى الله تعالى ، وله من الحسنات أمثال الجبال ، لو سلمت له لكان من أهل الجنة ، فيقوم أصحاب المظالم ، فيكون قد سب عرض

<sup>(</sup>۲۰۲) السجدة : ۱۲

<sup>&#</sup>x27;(۱۰۳) حديث أخرجوا من النار في قلبه مثقال دينار من إيمان ـــ الحديب تقدم

هذا، وأخذ مال هذا، وضرب هذا فيقضى من حسناته حتى لا تبقى له حسنة، فتقول الملائكة: يا ربنا هذا قد فنيت حسناته، وبقى طالبون كثير. فيقول الله تعالى: ألقوا من سيئاتكم على سيئاته، وصكوا له صكاً إلى النار.

وكما يهلك هو بسيئة غيره بطريق القصاص، فكذلك ينجو المظلوم بحسنة الظالم، إذ ينقل إليه عوضاً عما ظلم به. وقد حكى عن ابن الجلاء، أن بعض إخوانه اغتابه، ثم أرسل إليه يستحله، فقال: لا أفعل ليس فى صحيفتى حسنة أفضل منها، فكيف أمحوها؟ وقال هو وغيره: ذنوب إخوانى من حسناتى، أريد أن أزين بها صحيفتى.

فهذا ما أردنا أن نذكره من اختلاف العباد في المعاد في درجات السعادة • والشقاوة . وكل ذلك حكم بظاهر أسباب ، يضاهي حكم الطبيب على مريض بأنه يموت لا محالة ولا يقبل العلاج، وعلى مريض آخر بأن عارضه خفيف وعلاجه هين . فإن ذلك ظن يصيب في أكثر الأحوال . ولكن قد تتوق إلى المشرف على الهلاك نفسه من حيث لايشعر الطبيب، وقد يساق إلى ذي العارض الخفيف أجله من حيث لا يطلع عليه. وذلك من أسرار الله تعالى الخفية في أرواح الأحياء ، وغموض الأسباب التي رتبها مسبب الأسباب بقدر معلوم. إذ ليس في قوة البشر الوقوف على كنهها، فكذلك النجاة والفوز في الآخرة ِلهما أسباب خفية ، ليس في قوة البشر الاطلاع عليها . يعبر عن ذلك السبب الخفي المفضى إلى النجاة بالعفو والرضا، وعما يفضي إلى الهلاك بالغضب والانتقام . ووراء ذلك سر المشيئة الإلهية الأزلية ، التي لا يطلع الخلق عليها. فلذلك يجب علينا أن نجوّز العفو عن العاصى وإن كترت سيئاته الظاهرة ، والغضب على المطيع وإن كثرت طاعاته الظاهرة . فإن الاعتاد على التقوى ، والتقوى في القلب ، وهو أغمض من أن يطلع عليه صاحبه ، فكيف غيره ! ولكن قد انكشف لأرباب القلوب أنه لا عفر عن عبد إلا بسبب خفي فيه يقتضي المعفو ، ولا غضب إلا بسبب باطن يقتضي البعد عن الله تعالى . ولولا ذلك لم يكن العفو والغضب جزاء على الأعمال والأوصاف ، ولو لم يكن جزاء لم يكن عدلاً ، ولو لم يكن غدلاً لم يصح قوله تعالى ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ (۱۰۰) ولا قوله تعالى ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَظْلِم مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ (۱۰۰) وكل ذلك صحيح، فليس للإنسان إلا ما سعى وسعيه هو الذى يرى. وكل نفس بما كسبت رهينة. فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم. ولما غيروا ما بأنفسهم غير الله ما بهم، تحقيقاً لقوله تعالى ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِم ﴾ (۱۰۱).

وهذا كله قد انكشف لأرباب القلوب انكشافاً أوضح من المشاهدة بالبصر إذ البصر يمكن الغلط فيه ، إذ يرى البعيد قريباً ، والكبير صغيراً . ومشاهدة القلب لا يمكن الغلط فيها ، وإنما الشأن في انفتاح بصيرة القلب ، وإلا فما يرى بها بعد الانفتاح فلا يتصور فيه الكذب ، وإليه الإشارة بقوله تعالى ﴿ مَا كذَبَ النَّفُوَّادُ مَارَأًى ﴾ (١٠٧)

### الناجون

الرتبة الثالثة: رتبة الناجين. وأعنى بالنجاة السلامة فقط، دون السعادة والفوز. وهم قوم لم يخدموا فيخلع عليهم، ولم يقصروا فيعذبوا. ويشبه أن يكون هذا حال المجانين والصبيان من الكفار، والمعتوهين، والذين لم تبلغهم الدعوة في أطراف البلاد، وعاشوا على البله وعدم المعرفة، فلم يكن لهم معرفة، ولا جحود، ولا طاعة، ولا معصية، فلا وسيلة تقربهم، ولا جناية تبعدهم، فما هم من أهل الجبنة ولا من أهل النار، بل ينزلون في منزلة بين المتامين، عبر الشرع عنه بالأعراف (١٠٨) وحلول طائفة

<sup>(</sup>۱۰٤) فصلت : 53 (۱۰٥) الساء : ٠٤ (۱۰٦) الرعد : ١١ (١٠٥) النجم : ١١ لأرار من حديث أبي سعيد الخدرى مثل رسول الله عن أصحاب الأعراف فقال هم رجال قتلوا في سيل الله وهم عصاة لآبائهم فمنعتهم الشهادة أن يدخلوا البار ومنعتهم المعصية أن يدخلوا الحنه وهم على سور بين الحنة والنار الحديث : وفيه عبد الرحمن من زيد من أسلم وهو صعيف ورواه الطراني من رواية أني معشر عن يحيى بن شبل لا يعرف والحاكم عن عبد الرحمن المدنى عن ابيه مختصراً أبو معشر نجيح السندى ضعيف ويحبى بن شبل لا يعرف والحاكم عن حذيفة قال أصحاب الأعراف قوم تجاورت بهم حسناتهم النار وقصرت سيئاتهم عن الجنة الحديث : وقال صحيح على شرط الشيحين وروى التعلى عن ابن عباس قال الأعراف موضع عال في الصراط عليه العاس وحمرة وعلى وحعفر الحديث : هذا كدب موضوع وقيه حماعة من الكدايين .

من الخلق فيه معلوم يقيناً من الآيات والأخبار، ومن أنوار الاعتبار. فأما الحكم على العين، كالحكم مثلاً بأن الصبيان منهم، فهذا مظنون وليس بمستيقن والاطلاع عليه تحقيقاً في عالم النبوة، ويبعد أن ترتقى إليه رتبة الأولياء والعلماء، والأخبار في حق الصبيان أيضاً متعارضة، حتى قالت عائشة رضى الله عنها (١٠٩) لما مات بعض الصبيان: عصفور من عصافير الجنة، فأنكر ذلك رسول الله عَلَيْتُهُ وقال « وَمَايُدُرِيكِ؟ » فإذا الأشكال والاشتباه أغلب في هذا المقام.

الرتبة الرابعة: رتبة الفائزين. وهم العارفون دون المقلدين. وهم المقربون السابقون. فإن المقلد وإن كان له فوز على الجملة بمقام فى الجنة، فهو من أصحاب اليمين. وهؤلاء هم المقربون. وما يلقى هؤلاء يجاوز حد البيان. والقدر الممكن ذكره ما فصله القرآن، فليس بعد بيان الله بيان والذى لا يمكن

<sup>(</sup>١٠٩) حديث عائشة أنها قالت لما مات بعض الصبيان عصفور من عصافير الجمة فأنكر ذلك وقال ما يدريك رواه مسلم قال المصنف والأخبار في حق الصبيان متعارضة ﴿ قَلْتُ رُوى البخاري من حديث يمرة بن جندب في رؤيا النبيي عَلِيَّ وفيه وأما إلرجل الطويل الذي في الروضة فإبراهيم عليه السلام وأما الولدان حوله فكل مولود يولد على الفطرة فقيل يا رسول الله وأولاد المشريكن قال وأولاد المشركين وللطبراني من حديثه سألنا رسول الله ﷺ عن أولاد المشركين فقال هم خدمة أهل الجنة وفيه عـاد بن منصور الناجي قاضي البصرة وهو ضعيف يرويه عن عيسي بن شعيب وقد ضعفه ابن حبّان وللنسائي من حديث الأسود بن سريع كنافي غزاة لنا ـــ الحديث : في قتل الذرية وفيه ألا أن خياركم أننا المشركين ثم قال لا تقتلوا ذرية وكل نسمة تولد على الفطرة ــ الحديث : واسناده صحيح وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة كل مولود يولد على الفطرة ـــ الحديث : وفي رواية لأحمد ليس مولود يولد الأعلى هذه الملة ولأبي داود في آخر الحديث فقالوا يا رسول الله أفرأيت من يموت وهو صغير فقال الله أعلم بما كانوا عاملين وفي الصحيحين من حديث ابن عباس سئل النبي ﷺ عن أولاد المشركين فقال الله أعلم بما كانوا عاملين وللطبراني من حديث تابت بن الحارث الأنصاري كانت يهود إذا هلك لهم صبى صغير قالوا هو صديق فقال النبي عَلِيُّكُ كذبت يهود ما من نسمة يخلقها الله في بطن أمِه إلا أنه شقى أو سعيد ـــ الحديث : وفيه عبد الله بن لهيمة ولأبي داود من حديث ابن مسعود الوائدة والموؤدة في النار وله من حديث عائشة قلت يا رسول الله ذرارى المؤمنين فقال مع آبائهم فقلت بلا عمل قال الله أعلم بما كانوا عامِلين قلت فذرارى المشركين قال مع آبائهم قلت بلا عمل قال الله أعلم بما كانوا عاملين وللطبراني من حديث خديجة قلت يا رسول الله أين أطفالي منك قال في الجنة قلت بلا عمل قال الله بما كانوا عاملين قلت فأين أطفالي قبلك قال في النار قلت بلا عمل قال لقد علم الله ما كانوا عاملين وإسناده منقطع بين عبد الله ابن الحارث وخديجة وفي الصحيحين من حديث الصعب بن جثامة في أولاد المشركين هم من آبائهم وفي رواية هم منهم .

التعبير عنه في هذا العالم. فهو الذي أجمله قوله تعالى ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَخْفِي لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ أَعْيُنٍ ﴾ (١٠٠ وقوله عز وجل: أعددت لعبادى الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر. والعارفون مطلبهم تلك الحالة التي لا يتصور أن يخطر على قلب بشر في هذا العالم. وأما الحور، والقصور، والفاكهة واللبن، والعسل والحمر، والحلى والأساور، فإنهم لا يحرصون عليها، ولو أعطوها لم يقنعوا بها. ولا يطلبون إلا لذة النظر إلى وجه الله تعالى الكريم، فهى غاية السعادات، ونهاية اللذات ولذلك قيل لرابعة العدوية رحمة الله عليها: كيف رغبتك في الجنة ؟ فقالت الجار ثم الدار. فهؤلاء قوم شغلهم حب رب الدار عن الدار وزينتها، بل عن كل شيء سواه، حتى عن أنفسهم. ومثالهم مثال العاشق المستهتر بمعشوقه، المستوفي همه بالنظر إلى وجهه والفكر فيه، فإنه في حال الاستغراق غافل عن نفسه، لا يحس بما يصيبه

فى بدنه ويعبر عن هذه الحالة بأنه فنى عن نفسه. ومعناه أنه صار مستغرقاً بغيره، وصارت همومه هما واحداً وهو محبوبه، ولم يبق.فيه متسع لغير محبوبه حتى يلتفت إليه، لا لنفسه ولا غير نفسه. وهذه الحالة هى التى توصل فى الآخرة إلى قرة عين لا يتصور أن تخطر فى هذا العالم على قلب بشر، كا لا يتصور أن تخطر صورة الألوان والألحان على قلب الأصم والأكمه، إلا أن يرفع الحجاب عن سمعه وبصره فعند ذلك يدرك حاله، ويعلم قطعاً أنه لم يتصور أن تخطر بباله قبل ذلك صورته، فالدنيا حجاب على التحقيق، وبرفعه ينكشف الغطاء، فعند ذلك يدرك ذوق الحياة الطيبة، وأن الدار الآخرة لهى الحيوان لو كانوا يعلمون.

فهذا القدر كاف فى بيان توزع الدرجات على الحسنات، والله الموفق بلطفه.





# الفصل الرابع بيان ما تعظم به الصغائر من الذنوب

اعلم أن الصغيرة تكبر بأسباب: منها الإصرار والمواظبة. ولذلك قيل لا صغيرة مع إصرار ، ولا كبيرة مع استغفار . فكبيرة واحدة تنصرم (١١١) ولا يتبعها مثلها لو تصور ذلك ، كان العفو عنها أرجى من صغيرة يواظب العبد عليها . ومثال ذلك قطرات من الماء تقع على الحجر على توال فتؤثر فيه ، وذلك القدر من الماء لو صب عليه دفعة واحدة لم يؤثر . ولذلك قال رسول الله عليه (١١١) « عَيْرُ الْأَعْمَالِ أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَ » والأشياء تستبان بأضدادها . وإن كان النافع من العمل هو الدائم وإن قل ، فالكثير المنصرم قليل النفع فى تنوير القلب وتطهيره ، فكذلك القليل من السيئات إذا دام عظم تأثيره فى إظلام القلب .

إلا أن الكبيرة قلما يتصوَّر الهجوم عليها بغتة من غير سوابق ولواحق من جملة الصغائر فقلما يزنى الزابى بغتة من غير مراودة ومقدمات. وقلما يقتل بغتة من غير مشاحنة سابقة ومعاداة. فكل كبيرة تكتنفها صغائر سابقة ولاحقة. ولو تصورت كبيرة وحدها بغتة ، ولم يتفق إليها عود ، ربما كان العفو فيها أرجى من صغيرة واظب الإنسان عليها عمره .

<sup>(</sup>۱۱۱) تنصرم : تنقطع .

<sup>(</sup>١١٢) حديث خير الأعمال أدومها وإن قل : متفق عليه من حديث عائشة بلفظ أحب وقد تقدم .

## استصغار الذنوب

ومنها أن يستصغر الذنب. فإن الذنب كلما استعظمه العبد من نفسه صغر عند الله تعالى وكلما استصغره كبر عند الله تعالى لأن استعظامه يصدر عن نفور القلب عنه ، وكراهيته له . وذلك النفور يمنغ من شدة أثره به واستصغار يصدر عن الألف به ، وذلك يوجب شدة الأثر فى القلب والقلب هو المطلوب تنويره بالطاعات والمحذور تسويده بالسيئات . ولذلك لا يؤاخذ بما يجرى عليه فى الخفلة ، فإن القلب لا يتأثر بما يجرى فى الخفلة . وقد جاء فى الخبر (١١٣) لا المُؤمِنُ يَرَى ذَنْبَهُ كَالْجَبَلِ فَوْقَةُ يَخَافُ أَنْ يَقَعَ عَلَيْهِ وَالْمُنِافِقُ يَرَى ذَنْبَهُ كَالْجَبَلِ فَوْقَةُ يَخَافُ أَنْ يَقَعَ عَلَيْهِ وَالْمُنِافِقُ يَرَى ذَنْبَهُ كَالْجَبَلِ فَوْقَةُ يَخَافُ أَنْ يَقَعَ عَلَيْهِ وَالْمُنِافِقُ يَرَى ذَنْبَهُ كَالْجَبَلِ فَوْقَةُ يَخَافُ أَنْ يَقَعَ عَلَيْهِ وَالْمُنِافِقُ يَرَى ذَنْبَهُ كَالْجَبَلِ فَوْقَةُ يَخَافُ أَنْ يَقَعَ عَلَيْهِ وَالْمُنِافِقُ يَرَى ذَنْبَهُ كَالْجَبَلِ فَوْقَةُ يَخَافُ أَنْ يَقَعَ عَلَيْهِ وَالْمُنافِقُ يَرَى ذَنْبَهُ كَالْبَهِ فَأَطَارَهُ » .

وقال بعضهم: الذنب الذى لا يغفر، قول العبد ليت كل ذنب عملته مثل هذا. وإنما يعظم الذنب فى قلب المؤمن لعلمه بجلال الله. فإذا نظر إلى عظم من عصى به، رأى الصغيرة كبيرة. وقد أوحى الله تعالى إلى بعض أنبيائه. لا تنظر إلى قلة الهدية؛ وانظر إلى عظم مهديها. ولا تنظر إلى صغر الخطيئة، وانظر إلى كبرياء من واجهته بها. وبهذا الاعتبار قال بعض العارفين. لا صغيرة، بل كل خالفة فهى كبيرة وكذلك قال بعض الصحابة رضى الله عنهم للتابعين. وإنكم لتعملون أعمالاً هى فى أعينكم أدق من الشعر، كنا نعدها على عهد رسول الله عيس الموبقات. إذ كانت معرفة الصحابة بجلال الله أتم، فكانت الصغائر عندهم بالإضافة إلى جلال الله تعالى من الكبائر. وبهذا السبب يعظم من العالم ما لا يعظم من الجاهل، ويتجاوز عن العامى فى أمور لا يتجاوز فى أمثالها عن العارف لأن الذنب والمخالفة يكبر بقدر معرفة فى أمور لا يتجاوز فى أمثالها عن العارف لأن الذنب والمخالفة يكبر بقدر معرفة

<sup>(</sup>١١٣) حديت المؤمن يرى دنبه كالجبل فوقه ـــ الحديث : البحارى من رواية الحارث بن سويد قال حدتنا وحديث لله أفرح بتوبة العبد ولم يبين المرفوع من الموقوف وقد رواه البيهقى فى الشعب من هذا الوحه موقوفاً ومرفوعاً .

# السرور بالصغيرة

ومنها السرور بالصغيرة ، والفرح والتبجح (١١٠٠). واعتداد التمكن من ذلك نعمة . والغفلة عن كونه سبب الشقاوة . فكلما غلبت حلاوة الصغيرة عند العبد كبرت الصغيرة وعظم أثرها في تسويد قلبه . حتى أن من المذنبين من يتمدح بذنبه ويتبجح به ، لشده فرحه بمقارفته (١٠١٠) إياه . كما يقول . أما رأيتنى كيف مزقت عرضه ؟ ويقول المناظر في مناظرته أما رأيتنى كيف فضحته ؟ وكيف ذكرت مساويه حتى أخجلته ؟ وكيف استخففت به ؟ وكيف لبست عليه ؟ ويقول المعامل في التجارة : أما رأيت كيف روجت عليه الزائف ؟ وكيف خدعته ؟ وكيف غبنته في ماله ؟ وكيف استحمقته ؟ فهذا وأمثاله تكبر به الصغائر ، فإن الذنوب مهلكات ، وإذا دفع العبد إليها ، وظفر الشيطان به في الحمل عليها ، فينبغي أن يكون في مصيبة وتأسف بسبب غلبة العدو عليه ، وبسبب بعده من الله تعالى . فالمريض الذي يفرح بأن ينكسر إناؤه الذي فيه دواؤه ، حتى يتخلص من ألم شربه ، لا يرجى شفاؤه .

# التهاون بستر الله وحلمه

ومنها أن يتهاون بستر الله عليه ، وحلمه عنه ، وإمهاله إياه ، ولا يدرى أنه إنما يمهل مقناً ليزداد بالإمهال إثماً . فيظن أن تمكنه من المعاصى عناية من الله تعالى به . فيكون ذلك لأمنه من مكر الله ، وجهله بمكامن الغرور بالله ، كا قال تعالى ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْلَا يُعَذِّبُنَا اللهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَبَئْسَ الْمَصِيرُ ﴾ (١١٦) .

<sup>(</sup>١١٤) التبجح: الفخر.

<sup>(</sup>١١٥) مقارفته الذنوب : مباشرتها وارتكامها .

<sup>(</sup>١١٦) المجادلة : ٨

#### إعلان الذنب

ومنها أن يأتى الذنب ويظهره ، بأن يذكره بعد إتيانه . أو يأتيه في مشهد غيره . فإن ذلك جناية منه على ستر الله الذي سدله (١١٧٠) عليه ، وتحريك لرغبة الشر فيمن أسمعه ذنبه ، أو أشهده فعله . فهما جنايتان انضمتا إلى جنايته ، فغلظت به ، فإن انضاف إلى ذلك الترغيب للغير فيه والحمل عليه ، وتهيئة الأسباب له ، صارت جناية رابعة ، وتفاحش الأمر . وفي الخبر (١١٨٠) «كُلُّ النّاس مُعَافِي إلَّا الْمُجَاهِرِينَ يَبِيتُ آحَدُهُمْ عَلَى ذَلِبٍ قل ستَرَهُ الله عَلَيْهِ النّاس مُعَافِي إلَّا المُجَاهِرِينَ يَبِيتُ آحَدُهُمْ عَلَى ذَلْبٍ قل ستَرَهُ الله وَيتَحَدَّثُ بِذَنْبِهِ » وهذا لأن من صفات الله ونعمه أنه يظهر الجميل ويستر القبيح ، ولا يهتك الستر . فالإظهار كفران لهذه النعمة . وقال بعضهم : لا تذنب فإن كان ولا بد فلا ترغب غيرك فيه فتذنب النعمة . وقال بعضهم من بعض يَأْمُرُونَ وَالْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقُاتُ بَعْضُهُمْ مِن بعض يَأْمُرُونَ وَالْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِن بعض يَأْمُرُونَ وَالْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقُونَ عَنِ الْمُعُولِ فَي الْمُعْرُوفِ فَي الْمُعْرُوفِ فَي الْمُعْرُوفِ فَي الْمُعْرِوفِ فَي اللّه عَن الله عَن أن يساعده على معصية ، ثم يهونها عليه .

ومنها أن يكون المذنب عالماً يقتدى به فإذا فعله بحيث يرى ذلك هنه كبر ذنبه كلبس العالم الإبريسم، وركوبه مراكب الذهب، وأخذه مال الشبهة من أموال السلاطين، ودخوله على السلاطين، وتردده عليهم، ومساعدته إياهم بترك الإنكار عليهم، وإطلاق اللسان في الأعراض وتعديه باللسان في المناظرة، وقصده الاستخفاف، واشتغاله من العلوم بمالا يقصد منه إلا الجاه، كعلم الجدل والمناظرة. فهذه ذنوب يتبع العالم عليها، فيسوت العالم ويبقى شره

<sup>(</sup>١١٧) سدل الستر عليه : أرخاه وأرسله .

<sup>(</sup>١١٨) حديث كل الناس مَعــافى إلا المحاهرين ـــ الحديث : متفق عليه من حديث أبى هريرة بلفظ كل أمتى وقد تقدم ..

والمحاهرون : المعلنون للمعصية .

<sup>(</sup>١١٩)التوبة : ٣٧ .

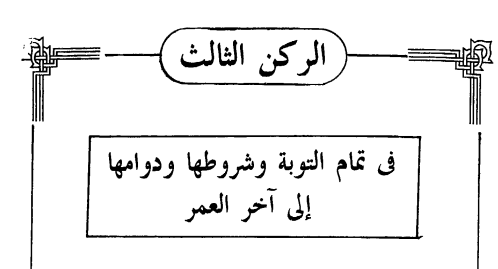
مستطيراً في العالم آمادا متطاولة. فطوبى لمن إذا مات ماتت ذنوبه معه. وفي الخبر (۱۲۰) « منْ سَنَّ سُنَّةً سَيِّئَةً. فَعَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوَزْرُ مَنْ عَمِلَ بَهِا لاَيَنْقُصُ مِنْ أُورُارِهِمْ شَيْئًا » قال تعالى ﴿ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ ﴾ (۱۲۱) والآثار ما يلحق من الأعمال بعد انقضاء العمل والعامل.

وقال ابن عباس: ويل للعالم من الأتباع، يزل زلة فيرجع عنها، ويحملها الناس فيذهبون بها في الآفاق. وقال بعضهم. مثل زلة العالم مثل انكسار السفينة تغرق ويغرق أهلها. وفي الإسرائيليات أن عالماً كان، يضل الناس بالبدعة، ثم أدركته توبة، فعمل في الإصلاح دهراً. فأوحى الله تعالى إلى نبيهم. قل له إن ذنبك لو كان فيما بيني وبينك لغفرته لك ولكن كيف بمن أضللت من عبادى فأدخلتهم النار؟ فبهذا يتضح أن أمر العلماء مخطر، فعليهم وظيفتان إحداهما: ترك الذنب، والأخرى إخفاؤه. وكما تتضاعف أوزارهم على الذنوب، فكذلك يتضاعف ثوابهم على الحسنات إذا اتبعوا. فترك التجمل والميل إلى الدنيا، وقنع منها باليسير ومن الطعام بالقوت، ومن الكسوة بالخلق، فيتبع عليه ويقتدى به العلماء والعوام، فيكون له مثل ثوابهم وإن مال إلى التجمل، مالت طباع من دونه الى التشبه به، ولا يقدرون على التجمل إلا بخدمة السلاطين، وجمع الحطام من الحرام، ويكون هو السبب في جميع ذلك. فحركات العلماء في طورى الزيادة والنقصائن تتضاعف آثارها، إما بالربح، فحركات العلماء في طورى الزيادة والنقصائن تتضاعف آثارها، إما بالربح، فوما بالحسران: وهذا القدر كاف في تفاصيل الذنوب التي التوبة توبة عنها.



<sup>(</sup>١٢٠) حديث من سن سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها ــ الحديث : مسلم من حديث جرير ابن عبد الله وقد تقدم في اداب الكسب .

<sup>(</sup>۱۲۱) یس : ۱۲۱



- بيان شروط التوبة ودوامها .
- بيان كيفية تدارك ما مضى من المظالم.
  - بیان طریق کل تائب فی رد المظالم .
- بيان أقسام التائبين في دوام التوبة.
- بيان ما ينبغى أن يبادر إليه التائب إن جرى عليه ذنب: إما عن قصد وشهوة غالبة، أو عن إلمام بحكم الاتفاق.
  - أو غرة التوبة .



# الفصل الأول بيان شروط التوبة ودوامها

#### تهيد:

قد ذكرنا أن التوبة عبارة عن ندم يورث عزماً وقصداً . وذلك الندم أورثه العلم بكون المعاصى حائلاً بينه وبين محبوبه . ولكل واحد من العلم والندم والعزم دوام وتمام . ولتمامها علامة ، ولدوامها شروط . فلا بد من بيانها .

أما العلم فالنظر فيه نظر في سبب التوبة وسيأتي . وأما الندم : فهو توجع القلب عند شعوره بفوات المحبوب وعلامته طول الحسرة ، والحزن ، وانسكاب الدمع ، وطول البكاء والفكر . فمن استشعر عقوبة نازلة بولده أو ببعض أعزته ، طال عليه مصيبته وبكاؤه . وأى عزيز أعز عليه من نفسه ، وأى عقوبة أشد من النار ، وأى شيء أدل على نزول العقوبة من المعاصي وأى خبر أصدق من الله ورسوله ! ولو حدثه إنسان واحد يسمى طبيباً ، أن مرض ولده المريض لا يبرأ ، وأنه سيموت منه ؛ لطال في الحال حزنه. فليس ولده بأعز من نفسه ، ولا الطبيب بأعلم ولا أصدق من الله ورسوله ، ولا الموت بأشد من النار ، ولا المرض بأدل على الموت من المعاصي على سخط الله تعالى ، والتعرض بها للنار . فألم النام كلما كان أشد كان تكفه الذنه به أرجى . فعلامة صحة

الندم رقة القلب ، وغزارة الدمع . وفي الخبر (١٢٢) « جَالِسُوا التَّوَّابِينَ فَإِنَّهُمْ أَرَقًى الْخَبَرُ أَوَقًا أَوَقًا الْمُعَ . وفي الخبر والمُعَانِقِينَ فَإِنَّهُمْ أَرَقًا اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ

ومن علامته أن تتمكن مرارة تلك الذنوب في قلبه بدلاً عن حلاوتها ، فيستدل بالميل كراهية ، وبالرغبة نفرة . وفي الاسرائيليات أن الله سبحانه وتعالى قال لبعض أنبيائه ، وقد سأله قبول توبة عبد ، بعد أن اجتهد سنين في العبادة ولم ير قبول توبته فقال : وعزتي وجلالى ، لو شفع فيه أهل السموات والأرض ما قبلت توبته ، وحد : ذلك الذنب الذي تاب منه في قلبه . فإن قلت فالذنوب هي أعمال مشتهاة بالطبع ، فكيف يجد مرارتها .

فأقول: من تباول عسلاً كان فيه سم، ولم يدركه بالذوق، واستلذه، ثم مرض وطال مرضه والمه، وتناثر شعره، وفلجت أعضاؤه (٢٢٠)، فإذا قدم إليه عسل فيه مثل ذلك السم، وهو في غاية الجوع والشهوة للحلاوة، فهل تنفر نفسه عن ذلك العسل أم لا ؟ فإن قلت لا، فهو جحد للمشاهدة والضرورة. بل ربما تنفر عن العسل الذي ليس فيه سم أيضاً، لشبهه به: فوجد أن التائب مرارة الذنب كذلك يكون وذلك لعلمه بأن كل ذنب فذوقه ذوق العسل، وعمله عمل السم. ولا تصح التوبة ولا تصدق إلا بمثل هذا الإيمان. ولما عز مثل هذا الإيمان عزت التوبة والتائبون فلا ترى إلا معرضاً عن الله تعالى، متهاوناً بالذنوب، مصراً عليها. فهذا شرط تمام الندم. وينبغي أن يدوم إلى من قبل، كا يجد هذه المزارة في جميع الذنوب، وإن لم يكن قد ارتكبها من قبل، كا يجد متناول السم في العسل النفة من الماء البارد، مهما علم أن فيه مثل ذلك السم، إذ لم يكن ضرره من العسل بل مما فيه ولم يكن ضرر التائب من سرقته وزناه من حيث إنه مناففة أمر الله تعالى، وذلك جار في كل ذنب.

<sup>(</sup>١٢٢) حديث جالسوا التوابين فإبهم أرق أفئدة : لم أجده مرفوعا ودو من قول عون بن عبد الله رواه ابن أبى الدنيا في التوبة قال جالسوا التوابين فإن رحمة الله إلى النادم أقرب وفال أيضاً فالموعظة إلى قلومهم أسرع وهم إلى الرقة أقرب وقال آيضاً التائب أسرع دمعة وأرق قلباً .

<sup>(</sup>١٢٣) أصابها الفالج وهو داء يحدث في أحد شقى البدن فيبطل إحساسه وحركته (السلل النصند.).



# الفصل الثان بيان كيفية تدارك ما فات

وأما القصد الذي ينبعث منه ، وهو إرادة التدارك ، فله تعلق بالحال ، وهو يوجب ترك كل محظور هو ملابس له ، وأداء كل فرض هو متوجه عليه في الحال وله تعلق بالماضي ، وهو تدارك ما فرط . وبالمستقبل ، وهو دوام الطاعة ، ودوام ترك المعصية إلى الموت . وشرط صحتها فيما يتعلق بالماضي ، أن يرد فكره إلى أوّل يوم بلغ فيه بالسن أو الاحتلام ، ويفتش عما مضى من عمره سنة ، وشهراً شهراً ، ويوماً يوماً ، ونفساً نفساً . وينظر إلى الطاعات ما الذي قصر فيه منها ، وإلى المعاصى ما الذي قارفه منها .

## كيفية التوبة من ترك الصلاة أو فسادها

فإن كان قد ترك صلاة ، أو صلاها فى ثوب نجس ، أو صلاها بنية غير صحيحة لجهله بشرط النية . فيقتضيها عن آخرها . فإن شك فى عدد ما فاته . منها حسب من مدة بلوغه وترك القدر الذى يستيقن أنه أداه ، ويقضى الباق . ولو أن يأخذ فيه بغالب الظن ، ويصل إليه على سبيل التخرى والاجتهاد .

#### التوبة من ترك الصوم

وأما الصوم ، فإن كان قد تركه فى سفر ولم يقضه ، أو أفطر عمداً ، أو نسى النية بالليل ولم يقض ، فيتعرف مجموع ذلك بالتحرى والاجتهاد ، ويشتغل بقضائه .

#### التوبة من ترك الزكاة

وأما الزكاة ؛ فيحسب جميع ماله ، وعدد السنين من أول ملكه لا من زمان البلوغ ، فإن الزكاة واجبة فى مال الصبى : فيؤدى ما علم بغالب الظن أنه فى ذمته . إن أداه لا على وجه يوافق مذهبه ، بأن لم يصرف إلى الأصناف الثمانية ، أو أخرج البدل وهو على مذهب الشافعى رحمه الله تعالى ، فيقضى جميع ذلك ، فإن ذلك لا يجزيه أصلاً وحساب الزكاة ومعرفة ذلك يطول . ويحتاج فيه إلى تأمل شاف ويلزمه أن يسأل عن كيفيه الخروج عنه من العلماء .

#### التوبة من ترك الحج

وأما الحيج، فإن كان قد استطاع فى بعض السنين ولم يتفق له الخروج، والآن قد أفلس فعليه الخروج. فإن لم يقدر مع الإفلاس، فعليه أن يكتسب من الحلال قدر الزاد. فإن لم يكن له كسب ولا مال، فعليه أن يسأل الناس ليصرف إليه من الزكاة أو الصدقات ما يحج به، فإنه إن مات قبل الحج مات عاصياً. قال عليه السلام (١٢٤) « مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَحُجَّ فَلْيمُتْ إِنْ شَاءَ يَهُودِياً وَإِنْ شَاءَ نَصْرَانِياً » والعجز الطارىء بعد القدرة الايسقط عنه الحج فهذا طريق تفتيشه عن الطاعات وتداركها.

#### التوبة من المعاصي

وأما المعاصى، فيجب أن يفتش من أول بلوغه عن سمعه، وبصره ولسانه، وبطنه، ويده، ورجله، وفرجه، وسائر جوارحه ثم ينظر في جميع أيامه وساعاته، ويفصل عند نفسه ديوان معاصيه، حتى يطلع على جميعها صغائرها وكبائرها، ثم ينظر فيها.



<sup>(</sup>١٢٤) حديث من مات ولم يحج فليست إن شاء يهوديا ـــ الحديت : تقدم في الحج .



# الفصل الشالث بيان طريق كل تائب فى رد المظالم

# المعاصي التي بين العبد وبين الله

فما كان من ذلك بينه وبين الله تعالى من حيث لا يتعلق بمظلمة العباد، كنظر إلى غير محرم، وقعود في مسجد مع الجنابة، ومس مصحف بغير وضوء، واعتقاد بدعة، وشرب خمر وسماع ملاه، وبأن يحسب مقدارها من بمظالم العباد، فالتوبة عنها بالندم والتحسر عليها، وبأن يحسب مقدارها من حيث الكبر ومن حيث المدة، ويطلب لكل معصية منها حسنة تناسبها. فيأتى من الحسنات بمقدار تلك السيفات، أخذاً من قوله على ﴿ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذَهِبْنَ مَن وَلَّهُ عَلَيْكُو (١٢٥) ﴿ التِ اللهُ حَيْثُ كُنْتَ وَأَتْبِعِ السَّيِّمَةُ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا » بل من قوله تعالى ﴿ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذَهِبْنَ السَّيِّبَاتِ ﴾ (٢٦١) فيكفر سماع الملاهي بسماع القرآن وبمجالس الذكر. ويكفر السَّيِّبَاتِ ﴾ (٢١١) فيكفر سماع الملاهي بسماع القرآن منه، وكثرة تقبيله، وبأن المصحف محدثاً بإكرام المصحف وكثرة قراءة القرآن منه، وكثرة تقبيله، وبأن المصحف عدثاً بإكرام المصحف وكثرة قراءة القرآن منه، وكثرة تقبيله، وبأن يكتب مصحفاً ويجعله وقفاً. ويكفر شرب الخمر بالتصدق بشراب حلال، وهو أطيب منه وأحب إليه. وعد جميع المعاصي غير ممكن وإنما المقصود سلوك الطريق المضادة. فإن المرض يعالج بضده. فكل ظلمة ارتفعت إلى القلب بمعصية، فلا بمحوها إلا نور يرتفع إليها بحسنة تضادها والمتضادات هي المتناسبات. فلذلك ينبغي أن تمحي كل سيئة بحسنة من جنسها لكن تضادها المتناسبات. فلذلك ينبغي أن تمحي كل سيئة بحسنة من جنسها لكن تضادها المتناسبات. فلذلك ينبغي أن تمحي كل سيئة بمسنة من جنسها لكن تضادها

<sup>(</sup>١٢٥) حديث اتق الله حيثًا كنت واتبع السيئة الحسنة تمحها : الترمذي من حديث ألى ذر وصححه وتقدم أوله في اداب الكسب وبعضه في أوائل التوبة وتقدم في رياضة النفس .

<sup>(</sup>۱۲۲) هود : ۱٤۱ .

فإن البياض يزال بالسواد لا بالحرارة والبرودة . وهذا التدريج والتحقيق من التلطف في طريق المحو فالرجاء فيه أصدق ، والثقة به أكثر من أن يواظب على نوع واحد من العبادات ، وإن كان ذلك أيضاً مؤثراً في المحو فهذا حكم ما بينه وبين الله تعالى . ويدل على أن الشيء يكفر بضده أن حب الدنيا رأس كل خطيئة ، وأثر اتباع الدنيا في القلب السرور بها . والحنين إليها . فلا جرم كان كل أذى يصيب المسلم ينبو بسببه قلبه عن الدنيا يكون كفارة له إذا القلب يتجافى بالهموم والغموم عن دار الهموم . قال عَيْنِيَّ (١٢٧١) « مِنَ الدُّنُوبِ ذُنُوبٌ لا يُكَفِّرها إلا الهُمومُ » وفي لفظ آخر « إلا الهُمُ بِطلَبِ الْمَعِيشَةِ » وفي حديث عائشة رضى الله عنها (١٢٨) « إذا كثرتُ ذُنُوبُ الْعَبْدِ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ أَعْمَالُ عَلَيْهِ الْهُمُومُ فَتَكُونُ كَفَّارَةً لِذُنُوبِهِ » ويقال إن الهم الذي يدخل على القلب والعبد لا يعرفه . هو ظلمة الذنوب والهم بها . وشعور القلب بوقفة الحساب وهول المطلع . فإن قلت : هم الإنسان غالباً بماله وولده وجاهه ، وهو خطيئة ، فكيف يكون كفارة ؟ .

فاعلم أن الحب له خطيئة ، والحرمان عنه كفارة . ولو تمتع به لتمت الخطيئة فقد روى أن جبريل عليه السلام ، دخل على يوسف عليه السلام فى السجن ، فقال له : كيف تركت الشيخ الكئيب ؟ فقال قد حزن عليك حزن مائة ثكلى . قال فماله عند الله ؟ قال أجر مائة شهيد فإذن الهموم أيضاً مكفرات حقوق ألله . فهذا حكم ما بينه وبين الله تعالى .



(١٢٧) حديث من الذنوب ذنوب لا يكفرها إلا الهموم وفى لفظ آخر إلا الهم فى طلب المعيشة : طس وأبو نعيم فى الحلية والخطيب فى التلخيص من حديث ألى هريرة بسند ضعيف وتقدم فى النكاح .

(١٢٨) حديث إذا كثرت ذنوب العبد ولم يكن له أعمال تكفرها أدخل الله عليه الغموم: تقدم أيضاً في النكاح وهو عند أحمد من حديث عائشة بلفظ انتلاه الله بالحزن .

# مظالم العباد

وأما مظالم العباد ففيها أيضاً معصية وجناية على حق الله تعالى فإن الله تعالى نهى عن ظلم العباد أيضاً. فما يتعلق منه بحق الله تعالى تداركه بالندم والتحسر، وترك مثله في المستقبل، والإتيان بالحسنات التي هي أضدادها. فيقابل إيذاءه الناس بالإحسان إليهم ويكفر غصب أموالهم بالتصدق بملكه الحلال ويكفر تناول أعراضهم بالغيبة والقدح فيهم بالثناء على أهل الدين، وإظهار ما يعرف من خصال الخير من أقرانه وأمثاله. ويكفر قتل النفوس بإعتاق الرقاب لأن ذلك إحياء. إذاً العبد مفقود لنفسه، موجود لسيده والإعتاق إيجاد لا يقدر الإنسان على أكثر منه، فيقابل الإعدام بالإيجاد. وبهذا تعرف أن ما ذكرناه من سلوك طريق المضادة في التكفير والمحو مشهود له في الشرع، حيث كفر القتل بإعتاق رقبة. ثم إذا فعل ذلك كله لم ينجه ولم يكفه ، مالم يخرج عن مظالم العباد . ومظالم العباد إما في النفوس ، أو الأموال ، أو الأعراض، أو القلوب أعنى به الإيذاء المحض. أما النفوس، فإن جرى عليه قتل خطأ ، فتوبته بتسليم الدية ووصولها إلى المستحق ، إما منه أو من عاقلته . وهو في عهده ذلك قبل الوصول. وإن كان عمداً موجباً للقصاص فبالقصاص. فإن لم يعرف فيجب عليه أن يتعرف عند ولي الدم، ويحكمه في روحه ، فإن شاء عفا عنه ، وإن شاء قتله ولا تسقط عهدته إلا بهذا . ولا يجوز له الإخفاء. وليس هذا كما لو زني ، أو شرب ، أو سرق ، أو قطع الطريق ، أو باشر ما يجب عليه فيه حد الله تعالى ، فإنه لا يلزمه في التوبة أن يفضح نفسه ، ويهتك ستره ويلتمس من الوالي استيفاء حق الله تعالى. بل عليه أن يتستر بستر الله تعالى ، ويقيم حد الله على نفسه بأنواع المجامدة والتعذيب. فالعفو في محض حقوق الله تعالى قريب من التائبين النادمين. فإن رفع أمر هذه إلى الوالى حتى أقام عليه الحد، وقع موقعه، وتكون توبته صحيحة مقبولة عند الله

تعاتى، بدليل ما روى(١٢٩) أن ما عز بن مالك، أتى رسول الله عَلَيْتُهُ فقال: يا رسول الله ، إني قد ظلمت نفسي وزنيت ، وإني أريد أن تطهرني . فرده . فلما كان من الغد أتاه فقال: يا رسول الله إنى قد زنيت. فرده الثانية. فلما كان في الثالثة ، أمر به فحفر له حفرة ، ثم أمر به فرجم . فكان الناس فيه فريقين . فقائل يقول لقد هلك وأحاطت به خطيئته . وقائل يقول ما توبة أصدق من توبته. فقال رسول الله عَيْكِي « لَقَدْ تَابَ تَوْبَةً لَوْ قُسِّمَتْ بَيْنَ أُمَّةٍ لَوَسِعَتْهُمْ »(١٣٠) وجاءت الغامدية فقالت يارسول الله ، إني قد زنيت فطهرني . فردها . فلما كان من الغد قالت يا رسول الله ، لم تردني ؟ لعلك تريد أَن ترددني كما رددت ما عزا. فوالله إنى لحبلي. فقال عَلِيْكَ الله فَا الْآنَ فَاذْهَبِي حَتَّى تَضَعِي » فلما ولدت أتت بالصبي في خرقة . فقالت هذا قد ولدته . قال « اذْهَبِي فَأَرْضِعِيه حَتَّى تَفْطُمِيهِ » فلما فطمته أتت بالصبي وفي يده كسره خبز ، فقالت يا نبي الله ، قد فطمته : وقد أكل الطعام فدفع الصبي إلى رجل من المسلمين ، ثم أمر بها فحفر لها إلى صدرها ، وأمر الناس فرجموها . فأقبل خالد ابن الوليد بحجر ، فرمي رأسها ، فتنضح الدم على وجهه ، فسبها . فسمع رسول الله عَلِي اللهِ عَلِي اللهِ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْلِمِ عَلَيْكِ عَلْكِ عَلَيْكِ عَلْمُ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلْكِ عَلَ تَوْبَةً لَوْ ثَابَهَا صَاحِبُ مَكْس لَغُفِرَ لَهُ » ثم أمر بها فصلى عليها ودفنت.

وأما القصاص وحد القذف: فلا بد من تحليل صاحبه المستحق فيه . وإن كان المتناول ما لا تناوله بغصب ، أو خيانة ، أو غبن فى معاملة بنوع تلبيس ، كترويج زائف ، أو ستر عيب من المبيع ، أو نقص أجرة أجير ، أو منع أجرته ، فكل ذلك يجب أن يفتش عنه لا من حد بلوغه ، بل من أول مدة وجوده . فإن ما يجب فى مال الصبى يجب على الصبى إخراجه بعد البلوغ ، إن كان الولى قد

<sup>(</sup>١٢٩) حديث اعتراف ماعز بالزنا ورده ﷺ حتى اعترف أربعاً وقوله لقد تاب بوبة ــ الحديث : مسلم من حديث بريدة بن الخصيب .

ر ١٣٠) حديث الغامدية واعترافها بالزنا ورجمها وقوله ﷺ لقد تابت توبة — الحديث: مسلم من حديث بربدة وهو بعض الذي قبله .

قصر فيه ، فإن لم يفعل كان ظالماً مطالباً به ، إذ يستوى في الحقوق المالية الصبى والبالغ . وليحاسب نفسه على الحبات والدوانق من أول يوم حياته إلى يوم توبته . قبل أن يحاسب في القيامة . وليناقش قبل أن يناقش فمن لم يحاسب نفسه في الدنيا طال في الآخرة حسابه . فإن حصل مجموع ما عليه بظن غالب ونوع من الاجتهاد ممكن ، فليكتبه ، وليكتب آسامي أصحاب المظالم واحداً واحدا ، وليطف في نواحي العالم وليطالبهم ، وليستحلهم ، أو ليؤد حقوقهم . وهذه التوبة تشق على الظلمة وعلى التجار ، فإنهم لا يقدرون على طلب المعاملين كلهم ، ولا على طلب ورثتهم . ولكن على كل واحد منهم أن يفعل منه ما يفدر عليه . فإن عجز فلا يبقى له طريق إلا أن يكثر من الحسنات ، حتى تفيض عنه يوم القيامة ، فتؤخذ حسناته وتوضع في موازين أرباب المظالم ولتكن كثرة حسناته بقدر كثرة مظالمه ، فإنه إن لم تف بها حسناته حمل من سيئآت أرباب المظالم ؛ فيهلك بسيئآت غيره .

فهذا طريق كل تائب فى رد المظالم. وهذا يوجب استغراق العمر فى الحسنات لو طال العمر بحسب طول مدة الظلم. فكيف ذلك مما لا يعرف ، وربما يكون الأجل قريباً فينبغى أن يكون تشميره للحسنات والوقت ضيق ، أشد من تشميره الذى كان فى المعاصى فى متسع الأوقات. هذا حكم المظالم الثابتة فى ذمته. أما أمواله الحاضرة. فليرد إلى المالك ما يعرف له مالكاً معيناً. وما لا يعرف له مالكاً فعليه أن يتصدق به. فإن اختلط الحلال بالحرام فعليه أن يعرف قدر الحرام بالاجتهاد ، ويتصدق بذلك المقدار كما سبق تفصيله فى كتاب يعرف قدر الحرام . وأما الجناية على القلوب بمشافهة الناس بما يسوءهم أو يعيبهم فى الغيبة . فيطلب كل من تعرض له بلسانه ، أو آذى قلبه بفعل من أفعاله ، وليستحل واحداً واحداً منهم . ومن مات أو غاب فقد فات أمره ، ولا يتدارك إلا بتكثير الحسنات ، لتؤخذ منه عوضاً فى القيامة . وأما من وجده وأحله بطيب قلب منه ، فذلك كفارته . وعليه أن يعرفه قدر جنايته وتعرضه له . فالاستحلال المبهم لا يكفى . وربما لو عرف ذلك وكثرة تعديه عليه لم تطب نفسه بالإحلال ، وادخر ذلك فى القيامة ذخيرة يأخذها من حسناته ، أو يحمله ، فذلك ، وادخر ذلك فى القيامة ذخيرة يأخذها من حسناته ، أو يحمله ،

ومن مهمات التائب إذا لم يكن عالماً ، أن يتعلم ما يجب عليه في المستقامة وما يحرم عليه ، حتى يمكنه الاستقامة . وإن لم يؤثر العزلة لم تتم له الاستقامة المطلقة ، إلا أن يتوب عن بعض الذنوب ، كالذي يتوب عن الشرب والزنا والغضب مثلاً ، وليست هذه توبة مطلقة . وقد قال بعض الناس إن هذه التوبة لا تصح . وقال قائلون : تصح . ولفظ الصحة في هذا المقام مجمل . بل نقول لمن قال لا تصح إن عنيت به أن تركه بعض الذنوب لا يفيد أصلاً ، بل وجوده كعدمه ، فما أعظم خطأك . فإنا نعلم أن كثرة الذنوب سبب لكثرة العقاب ، وقلتها لسبب لقلته . ونقول لمن قال تصح ، إن أردت به أن التوبة عن بعض وقلتها لسبب لقلته . ونقول لمن قال تصح ، إن أردت به أن التوبة عن بعض الذنوب توجب قبولاً يوصل إلى النجاة أو الفوز ، فهذا أيضاً خطأ . بل النجاة والفوز بترك الجميع هذا حكم الظاهر . ولسنا نتكلم في خفايا أسرار عفو الله .

فإن قال من ذهب إلى أنها لا تصح . إنى أردت به أن التوبة عبارة عن الندّم ، وإنما يندم على السرقة مثلاً لكونها معصية ، لا لكونها سرقة . ويستحيل أن يندم عليها دون الزنا إن كان توجعه لأجل المعصية ، فإن العلة شاملة لهما ، إذ من يتوجع على قتل ولده بالسيف يتوجع على قتله بالسكين ، لأن توجعه بفوات محبوبه سواء كان بالسيف أو بالسكين ، فكذلك توجع العبد بفوات محبوبه ، وذلك بالمعصية سواء عصى بالسرقة أو الزنا ، فكيف يتوجع على البعض دون البعض ، فالندم حالة يوجبها العلم بكون المعصية مفوتة للمحبوب من العبث إنها معصية فلا يتصور أن يكون على بعض المعاصى دون البعض ، ولو جاز أن يتوب من شرب الخمر من أحد الدنين دون الآخر ، فإذا استحال ولو جاز أن يتوب من شرب الخمر من أحد الدنين دون الآخر ، فإذا استحال ذلك من حيث إن المعصية في الخمرين واحد ، وإنما الدنان ظروف فكذلك أعيان المعاصى آلات للمعصية ، والمعصية من حيث مخالفة الأمر واحدة ، فإذا أعيان المعاصى آلات للمعصية ، والمعصية من حيث مخالفة الأمر واحدة ، فإذا بالندم ، ولا يتصور الندم على بعض المتاثلات فهو كالملك المرتب على الإيجاب بالندم ، ولا يتصور الندم على بعض المتاثلات فهو كالملك المرتب على الإيجاب والقبول نقول إن العقد لا يصح ، لم يترتب عليه الشرة وهو أى الملك . وتحقيق هذا أن ثمرة مجرد الترك أن ينقطع عنه عقاب الشرة وهو أى الملك . وتحقيق هذا أن ثمرة مجرد الترك أن ينقطع عنه عقاب الشيرة وهو أى الملك . وتحقيق هذا أن ثمرة مجرد الترك أن ينقطع عنه عقاب

ما تركه ، وثمرة الندم تكفير ما سبق فترك السرقة لا يكفر السرقة ، بل الندم عليها . ولا يتصور الندم إلا لكونها معصية وذلك يعم جميع المعاصي .

وهو كلام مفهوم واقع، يستنطق المنصف بتفصيل به ينكشف الغطاء فنقول التوبة عن بعض الذنوب لا تخلو إما أن تكون عن الكبائر دون الصغائر ، أو عن الصغائر دون الكبائر أو عن كبيرة دون كبيرة . أما التوبة عن الكبائر دون الصغائر ، فأمر ممكن . لأنه يعلم أن الكبائر أعظم عند الله ، وأجاب لسخط الله ومقته . والصغائر أقرب إلى تطرق العفو إليها فلا يستحيل أن يتوب عن الأعظم ويتندم عليه. كالذي يجنى على أهل الملك وحرمه. ويجنى على دابته فيكون خائفاً من الجناية على الأهل، مستحقراً للجناية على الدابة والندم بحسب استعظام الذنب واعتقاد كونه مبعداً عن الله تعالى وهذا ممكن وجوده في الشرع. فقد كثر التائبون في الأعمار الخالية، ولم يكن أحد منهم معصوماً . فلا تستدعي التوبة العصمة . والطبيب قد يحذر المريض العسل تحذيراً شديداً ، ويحذره السكر تحذيراً أخف منه ، على وجه يشعر معه أنه ربما لا يظهر ضرر السكر أصلاً ، فيتوب المريض بقوله عن العسل دون السكر . فهذا غير محال وجوده وإن أكلهما جميعاً بحكم شهوته ، ندم على أكل العسل دون السكر . الثاني : أن يتوب عن بعض الكبائر دون بعض وهذا أيضاً ممكن . لاعتقاده أن بعض الكبائر أشد وأغلظ عند الله. كالذي يتوب عن القتل، والنهب، والظلم ومظالم العباد، لعلمه أن ديوان العباد لا يترك، وما بينه وبين الله يتسارع العفو إليه . فهذا أيضاً ممكن ، كما في تفاوت الكبائر والصغائر . لأن الكبائر أيضاً متفاوتة في أنفسها وفي اعتقاد مرتكبها. ولذلك قد يتوب عن بعض الكبائر التي لا تتعلق بالعباد ، كما يتوب عن شرب الحمر دون الزنا مثلاً ، إذ يتضح له أن الخمر مفتاح الشرور ، وأنه إذا زال عقله ارتكب جميع المعاصي وهو لا يدري. فبحسب ترجح شرب الخمر عنده ينبعث منه خوف، يوجب ذَلك بَركاً في المستقبل وندماً على الماضي. الثالث: أن يتوب عن صغيره أو صغائر ، وهو مصر على كبيرة يعلم أنها كبيرة كأن يتوب عن الغيبة ، أو عن

النظر إلى غير المحرم، أو ما يجرى مجراه، وهو مصر على شرب الخمر فهو أيضاً ممكن ووجه إمكانه أنه ما من مؤمن إلا وهو خائف من معاصيه ، ونادم على فعله ندماً إما ضعيفاً وإما قوياً ، ولكن تكون لذة نفسه في تلك المعصية أقوى من ألم قلبه في الخوف منها، لأسباب توجب ضعف الخوف من الجهل والغفلة ، وأسباب توجب قوة الشهوة ، فيكون الندم موجوداً ، ولكن لا يكون ملياً بتحريك العزم، ولا قوياً عليه. فإن سلم عن شهوة أقوى منه، إن لم يعارضه إلا ما هو أضعف ، قهر الخوف الشهوة وغلبها ، وأوجب ذلك ترك المعصية ، وقد تشتد ضراوة الفاسق بالخمر ، فلا يقدر على الصبر عنه ، وتكون له ضراوة ما بالغيبة، وثلب الناس، والنظر إلى غير المحرم، وخوفه من الله قد بلغ مبلغاً يقمع هذه الشهوة الضعيفة دون القوية ، فيوجب عليه جند الخوف انبعاث العزم للترك، بل يقول هذا الفاسق في نفسه. إن قهرني الشيطان بواسطة غلبة الشهوة في بعض المعاصي، فلا ينبغي أن أخلع العذار وأرخى العنان بالكلية ، بل أجاهده وبعض المعاصى ، فعساني أغلبه ، فيكون قهرى له في البعض كفارة لبعض ذنوبي . ولو لم يتصور هذا لما تُصور من الفاسق أن يصلي ويصوم ، ولقيل له إن كانت صلاتك لغير الله فلا تصح ، وإن كانت لله فاترك الفسق لله ، فإن أمر الله فيه واحد ، فلا يتصور أن تقصد بصلاتك التقرب إلى الله تعالى ، ما لم تتقرب بترك الفسق وهذا محال بأن يقول . لله تعالى على أمران ، ولى على المخالفة فيها عقوبتان . وأنا ملى في أحدهما بقهر الشيطان ، عاَجز عنه في الآخر ، فأنا أقهره فيما أقدر عليه ، وأرجو بمجاهدتي فيه أن يكفر عنى بغض ما عجزت عنه بفرط شهوتي . فكيف لا يتصور هذا ، وهو حال كل مسلم؟ إذ لا مسلم إلا وهو جامع بين طاعة الله ومعصيته ، ولا سبب له إلا هذا. وإذا فهم هذا فهم أن علبة الخوف للشهوة في بعض الذنوب ممكن وجودها . والخوف إذا كان من فعل ماض أورث الندم ، والندم يورث العزم . وقد قال النبي عَلَيْكُم النَّدَهُ تَوْبَةً » ولم يشترط الندم على كل ذنب. وقال « التَّاثِبُ منَ الذَّنْبِ كَمَنْ لاَ ذَنْبِ لَهُ » ولم يقل التائب من الذنوب كلها.

وبهذه المعانى تبين سقوط قول القائل: إن التوبة عن بعض الذنوب غير ممكنة ، لأنها متماثلة في حق الشهوة ، وفي حق التعرض إلى سخط الله تعالى ، نعم يجوز أن يتوب عن شرب الخمر دون النبيذ ، لتفاو تهما في اقتضاء السخط . ويتوب عن الكثير دون القليل، لأن لكثرة الذنوب تأثيراً في كثرة العقوبة، فيساعد الشهوة بالقدر الذي يعجز عنه، ويترك بعض شهوته لله تعالى كالمريض الذي حذره الطبيب الفاكهة، فإنه قد يتناول قليلها، ولكن لا يستكثر منها ، فقد حصل من هذا أنه لا يمكن أن يتوب عن شيء ولا يتوب عن مثله بل لا بد وأن يكون ما تاب عنه مخالفاً لما بقى عليه. إما في شدة المعصية وأما في غلبة الشهوة وإذا حصل هذا التفاوت في اعتقاد التائب ، تصور اختلاف حاله في الخوف والندم. فيتصور اختلاف حاله في الترك. فندمه على ذلك الذنب ، ووفاؤه بعزمه على الترك يلحقه بمن لم يذنب ، وإن لم يكن قد أطاع الله في جميع الأوامر والنواهي . فإن قلت هل تصح توبة العنين من الزنا الذي قارفه قبل طريان العنة ؟ فأقول لا . لأن التوبة عبارة عن ندم يبعث العزم على الترك فيما يقدر على فعله . وما لا يقدر على فعله فقد انعدم بنفسه لا بتركه إياه . ولكن أقول لو طرأ عليه بعد العنة كشف ومعرفة تحقق به ضرر الزنا الذي قارفه ، وثار منه احتراق ، وتحسر وندم بحيث لو كانت شهوة الوقاع به باقية لكانت حرقة الندم تقمع تلك الشهوة وتغلبها ، فإن أرجو أن يكون ذلك مكفراً لذنبه ، وماحيا عنه سيئته إذ لا خلاف في أنه لو تاب قبل طريان العنة ، ومات عقيب التوبة ، كان من التائبين وإن لم يطرأ عليه حالة تهيج فيها الشهوة . وتتيسر أسباب قضاء الشهوة ولكنه تائب باعتبار أن ندمه بلغ مبلغاً أوجب صرف قصده عن الزنا لو ظهر قصده . فإذاً لا يستحيل أن تبلغ قوة الندم في حق العنين هذا المبلغ، إلا أنه لا يعرفه من نفسه. فإن كل من لا يشتهي شيئًا يقدر نفسه قادراً على تركه بأدنى خوف. والله تعالى مطلع على ضميره وعلى مقدار ندمه ، فعساه يقبله منه بل الظاهر أنه يقبله . والحقيقة في هذا كله ترجع إلى أن ظلمة المعصية تنمحي عن القلب بشيئين : أحدهما حرقة الندم ، والآخر

شدة المجاهدة بالترك في المستقبل وقد امتنعت المجاهدة بزوال الشهوة ولكن أيس محالاً أن يقوى الندم بحيث يقوى على محوها دون المجاهدة . ولولا هذا لقلنا إن التوبة لا تقبل ما لم يعش التائب بعد التوبة مدة ، يجاهد نفسه في عين تلك الشهوة مرات كثيرة . وذلك مما لايدل ظاهر الشرع على اشتراطه أصلاً . فإن قلت : إذا فرضنا تائبين ، أحدهما سكنت نفسه عن النزوع إلى الذنب ، والآخر بقى في نفسه نزوع إليه وهو يجاهدها ويمنعها . فايهما أفضل ؟ .

فاعلم أن هذا مما اختلف العلماء فيه . فقال أحمد بن أبي الحوارى وأصحاب أبي سليمان الدارانى : إن المجاهد أفضل ، لأن مع التوبة فضل الجهاد . وقال علماء البصرة : ذلك الآخر أفضل ، لأنه لو فتر في توبته كان أقرب إلى السلامة من المجاهد الذي هو في عرضه الفتور عن المجاهدة وما قاله كل واحد من الفريقين لا يخلو عن حق وعن قصور عن كال الحقيقة والحق فيه أن الذي انقطع نزوع نفسه له حالتان .

إحداهما: أن يكون انقطاع نزوعه إليها بفتور في نفس الشهوة فقط، فالمجاهدة أفضل من هذا. إذ تركه بالمجاهدة قد دل على قوة نفسه، واستيلاء دينه على شهوته، فهو دليل قاطع على قوة اليقين، وعلى قوة الدين. وأعنى بقوة الدين قوة الإرادة التى تنبعث بإشارة اليقين، وتقمع الشهوة المنبعثة بإشارة الشياطين. فهاتان قوتان تدل المجاهدة عليهما قطعاً. وقول القائل إن هذا أسلم، إذ لو فتر لا يعود إلى الذنب، فهذا صحيح ولكن استعمال لفظ الأفضل فيه خطأ وهو كقول القائل، العنين أفضل من الفحل، لأنه في أمن من خطر الشهوة والصبى أفضل من البالغ، لأنه أسلم. والمفلس أفضل من الملك خطر الشهوة والصبى أفضل من البالغ، لأنه أسلم. والمفلس أفضل من الملك علو له، والملك ربما يُغلب مرة وإن غلب مرات. وهذا كلام رجل سليم القلب، قاصر النظر على الظواهر، غير عالم بأن العز في الأخطار، وأن العلو شرطه اقتحام الأغرار. بل هو كقول عالم بأن العن الذي ليس له فرس ولا كلب، أفضل في صناعة الاصطياد وأعلى رتبة من صاحب الكلب والفرس، لأنه آمن من أن يجمح به فرسه،

فتنكسر أعضاؤه عند السقوط على الأرض، وآمن من أن يعضه الكلب ويعتدى عليه. وهذا خطأ بل صاحب الفرس والكلب إذا كان قوياً عالماً بطريق تأديبهما أعلى رتبة أخرى بدرك سعادة الصيد.

الحالة الثانية : أن يكون بطلان النزوع بسبب قوة اليقين ، وصدق المجاهدة السابقة . إذ بلغ مبلغاً قمع هيجان الشهوة ، حتى تأدبت بأدب الشرع ، فلا تهيج إلا بالإشارة من الدين. وقد سكنت بسبب استيلاء الدين عليها. فهدا أعلى رتبة من المجاهد المقاسي لهيجان الشهوة وقمعها . وقول القائل ليس لذلك فضل الجهاد قصور عن الإحاطة بمقصود الجهاد فإن الجهاد ليس مقصوداً لعيه . بل المقصود قطع ضراوة العدو ، حتى لا يستجرك إلى شهواته ، وإن عجز عن استجرارك فلا يصدك عن سلوك طريق الدين . فإذا قهرته وحصلت المقصود، فقد ظفرت وما دمت في المجاهدة ، فأنت بعد في طلب الظفر . ومثاله كمثال من قهر العدو واسترقه ، بالاضافة إلى من هو مشغول بالجهاد في صف القتال ، ولا يدرى كيف يسلم. ومثاله أيضاً مثال من علم كلب الصيد وراض الفرس، فهما نائمان عنده بعد ترك الكلب الضراوة والفرس الجماح، بالإضافة إلى من هو مشغول بمقاساة التأديب بعد. ولقد زل في هذا فريق، فظنوا أن الجهاد هو المقصود الأقصى، ولم يعلموا أن ذلك طلب للخلاص من عوائق الطريق ، وظن آخرون أن قمع الشهوات وإماطتها بالكلية مقصود حتى جرب بعضهم نفسه فعجز عنه ، فقال هذا محال فكذب بالشرع ، وسلك سبيل الإباحة ، واسترسل في اتباع الشهوات. وكل ذلك جهل وضلال وقد قررنا ذلك في كتاب رياضة النفس من ربع المهلكات. فإن قلت: فما قولك في تائبين ، أحدهما نسى الذنب ولم يشتغل بالتفكر فية ، والآخر جعله نصب عينه ولا يزال يتفكر فيه و يحترق ندماً عليه ، فأيهما أفضل ؟ .

#### أيهما أفضل ؟

فاعلم أن هذا أيضاً قد اختلفوا فيه . فقال بعضهم : حقيقة التوبة أن تنصب.

ذنبك بين عينيك وقال آخر: حقيقة التوبة أن تنسى ذنبك. وكل واحد من المذهبين عندنا حق ، ولكن بالإضافة إلى حالين . وكلام المتصوفة أبدأ يكون قاصراً ، فإن عادة كل واحد منهم أن يخبر عن حال نفسه فقط ، ولا يهمه حال غيره ، فتختلف الأجوبة لاختلاف الأحوال وهذا نقصان بالإضافة إلى الهمة والإرادة والجد، حيث يكون صاحبه مقصور النظر على حال نفسه، لا يهمه أمر غيره . إذ طريقه إلى الله نفسه . ومنازلة أحواله . وقد يكون طريق العبد إلى الله العلم. فالطرق إلى الله تعالى كثيرة وإن كانت مختلفة في القرب والبعد، والله أعلم بمن هو أهدى سبيلاً ، مع الاشتراك في أصل الهداية . فأقول : تصور الذنب وذكره والتفجع عليه ، كال في حق المبتدىء ، لأنه إذا نسيه لم يكثر احتراقه، فلا تقوى إرادته وانبعاثه لسلوك الطريق. ولأن ذلك يستخرج منه الحزن والخوف الوازع عن الرجوع إلى مثله. فهو بالإضافة إلى سالك الطريق نقصان . فإنه شغل مانع عن سلوك الطريق . بل سالك الطريق ينبغي أن لا يعرج على غير السلوك. فإن ظهر له مبادىء الوصول، وانكشفت له أنوار المعرفة ولوامع الغيب، استغرقه ذلك، ولم يبق فيه متسع للالتفات إلى ما سبق من أحواله ، وهو الكمال ، بل لو عاق المسافر عن الطريق إلى بلد من البلاد نهر حاجز ، طال تعب المسدر في عبوره مدة ، من حيث إنه كان قد خرب جسره من قبل. فلو جلس على شاطىء النهر بعد عبوره، يبكى متأسفاً على تخريبه الجسر ، كان هذا مانعاً آخر اشتغل به بعد الفراغ من ذلك المانع. نعم إن لم يكن الوقت وقت الرحيل، بأن كان ليلاً فتعذر السلوك، أو كان على طريقه أنهار وهو يخاف على نفسه أن يمر بها ، فليطل بالليل بكاؤه وحزنه على تخريب الجسر ، ليتأكد بطول الحزن عزمه على أن لا يعود إلى مثله . فإن حصل له من التنبيه ما وثق بنفسه أنه لا يعود إلى مثله ، فسلوك الطبريق أولى به من الاشتغال بذكر تخريب الجسر والبكاء عليه. وهذا لا يعرفه إلا من عرف الطريق، والمقصد، والعائق، وطريق السلوك وقد أشرنا إلى تلويحات منه في كتاب العلم، وفي ربع المهلكات. بل نقول شرط دوام التوبة أن يكون كثير الفكر في النعيم فى الآخرة لتزيد رغبته . ولكن إن كان شاباً ، فلا ينبغى أن يطيل فكرد فى . كل ماله نظير فى الدنيا كالحور والقصور . فإن ذلك الفكر ربما يحرك رغبته ، فيطلب العاجلة ولا يرضى بالآجلة . بل ينبغى أن يتفكر فى لذة النظر إلى وجه الله تعالى فقط . فذلك لا نظير له فى الدنيا فكذلك تذكر الذنب قد يكون محركاً للشهوة . فالمبتدىء أيضاً قد يستضر به . فيكون النسيان أفضل له عند ذلك .

ولا يصدنك عن التصديق بهذا التحقيق ما يحكى من بكاء داود ونياحه عليه السلام فإن قياسك نفسك على الأنبياء قياس فى غاية الاعوجاج ، لأنهم قد ينزلون فى أقوالهم وأفعالهم إلى الدرجات اللائقة بأممهم ، فإنهم ما بعثوا إلا لإرشادهم ، فعليهم التلبس بما تنتفع أممهم مشاهدته ، وإن كان ذلك نازلاً عن ذروة مقامهم . فلقد كان فى الشيوخ من لا يشير على مريديه بنوع رياضة إلا ويخوض معه فيها ، وقد كان مستغنياً عنها لفراغه عن المجاهدة وتأديب النفس تسهيلاً للأمر على المريد . ولذلك قال عليات المريد ، وفي لفظ « إنّما أسهو لإنسن » .

ولا تعجب من هذا ، فإن الأمم فى كنف شفقة الأنبياء كالصبيان فى كنف شفقة الآباء ، وكالمواشى فى كنف الرعاة . أما ترى الأب إذا أراد أن يستنطق ولده الصبى ، كيف ينزل إلى درجة نطق الصبى ، كما قال عَلَيْكُمْ (١٣٣٠) للحسن «كِحْ كِحْ » لما أخذ من تمر الصدقة ووضعها فى فيه . وما كانت فصاحته تقصر عن أن يقول : ارم هذه الشمرة إنها حرام . ولكنه لما علم أنه لا يفهم منطقه ،

<sup>(</sup>١٣٢) حديث أما إلى لا أنسى ولكن أنسى لأشرع : ذكره مالك بلاغاً بغير اسناد وقال ابن عبد البر لا يوجد فى الموطأ إلا مرسلا لا إسناد له وكذا قال حمزة الكنانى إنه لم يرد من غير طريق مالك وقال أبو طاهر الأنماطى وقد طال بحثى عنه وسؤالى عنه للأئمة والحفاظ فلم أطفر به ولا سمعت عن أحد أنه ظفر به قال وادعى بعض طلمة الحديث أنه وقع له مسنداً .

<sup>(</sup>١٣٣) حديث أنه قال للحسن كغ كغ لما أخذ تمرة من الصدقة ووضعها في فيه : البخاري من حديث ألى · هريرة وتقدم في كتاب الحلال والحرام .

رك الفصاحة ونزل إلى لكنته (١٣٤). بل الذي يعلم شاة أو طائراً ، يصوت به رغاء (١٣٥) أو صفيراً تشبيهاً بالبهيمة والطائر ، تلطفاً في تعليمه . فإياك أن تغفل عن أمثال هذه الدقائق ، فإنها مزلة أقدام العارفين فضلاً عن الغافلين ، نسأل الله حسن التوفيق بلطفه وكرمه .



(١٣٤) اللكنة : العِيَّ وثقل اللسان والعُجمة والعجز عن الفصاحة والبيان .

<sup>(</sup>١٣٥) الرُّغاء : صوّت البعير ، والنعام والضبع وقصف الرعد ، وبكاء الصبى الشديد ، والمقصود : الصوّت :



# الفصل الرابع أقسام العباد في دوام التوبة

اعلم أن التائبين في التوبة على أربع طبقات:

توبة ذى النفس المطمئنة

الطبفة الأولى: أن يتوب العاصى ويستقيم على التوبة إلى آخر عمره. فيتدارك ما فرط (١٣٦) من أمره ، ولا يحدث نفسه بالعود إلى ذنوبه ، إلا الزلات التي لا ينفك البشر عنها في العادات مهما لم يكن في رتبة النبوة. فهذا هو الاستقامة على التوبة. وصاحبة هو السابق بالخيرات المستبدل بالسيئات حسنات . واسم هذه التوبة التوبة النصوح . واسم هذه النفس الساكنة النفس المطمئنة ، التي ترجع إلى ربها راضية مرضية . وهؤلاء هم الذين إليهم الإشارة بقوله عَيْلِتُهُ (١٣٧) « سَبَقَ الْمُفرِّدُون الْمُستَهْترُونَ بذِكر الله تَعَالَى وَضَعَ الذِّكْرُ عَنْهُمْ أُوزَارَهُمْ فَوَرَدُوا الْقِيَامَةَ خَفَافاً » فإن فيه إشارة إلى أتهم كانوا تحت أزوار وضعها الذكر عنهم.

وأهل هذه الطبقة على رتب من حيث النزوع إلى الشهوات، فمن تائب سكنت شهواته تحت قهر المعرفة، ففتر نزاعها، ولم يشغله عن السلوك صرعها ، وإلى من لإ ينفك عن منازعة النفس ، ولكنه ملى بمجاهدتها وردها .

<sup>(</sup>١٣٦) فرط سبق والفارط السابق .

<sup>(</sup>١٣٧) حديث سبق المفردون المستهترون بذكر الله ـــ الحديت : الترمذي من حديث أبي هريّرة وُحسنه - ` و قد تقدم .

ثم تتفاوت درجات النزاع أيضاً بالكثرة والقلة وباختلاف المدة، وباختلاف الأنواع وكذلك يختلفون من حيث طول العمر. من مختطف يموت قريباً من توبته، يغبط على ذلك لسلامته وموته قبل الفترة، ومن ممهل طال جهاده وصبره، وتمادت استقامته وكثرت حسناته، وحال هذا أعلى وأفضل، إذ كل سيئة فإنما تمحوها حسنة، حتى قال بعض العلماء. إنما يكفر الذنب الذي ارتكبه العاصي أن يتمكن منه عشر مرات، مع صدق الشهوة، ثم يصبر لا ينكر عظم أثره لو فرض. ولكن لا ينبغي للمريد الضعيف أن يسلك هذا الطريق، فتهيج السهوة، وتحضر الأسباب حتى يتمكن، ثم يطمع في الانكفاف، فإنه لا يؤمن خروج عنان الشهوة عن اختياره، فيقدم على المعصية، وينقض توبته. بل طريقها الفرار. من ابتداء أسبابه الميسره له، حتى يسد طرقها على نفسه، ويسعى مع ذلك في كسر شهوته بما يقدر عليه. فبه تسلم توبته في الابتداء.

#### توبة ذى النفس اللوامة

الطبقة الثانية: تائب سلك طريق الاستقامة في أمهات الطاعات، وترك كبار الفواحش كلها، إلا أنه ليس ينفك عن ذنوب تعتريه، لا عن عمد وتجريد قصد، ولكن يبتلي بها في مجارى أحواله. من غير أن يقدم عزماً على الإقدام عليها. ولكنه كلما أقدم عليها لام نفسه وندم وتأسف، وجدد عزمه على أن يتشمر للاحتراز من أسبابها التي تعرضه لها. وهذه النفس جديرة بأن تكون هي النفس اللوامة، إذ تلوم صاحبها على ما تستهدف له من الأحوال الذميمة، لا عن تصميم عزم وتخمين رأى وقصد. وهذه أيضاً رتبة عالية، وإن كانت نازلة عن الطبقة الأولى. وهي أغلب أحوال التائبين. لأن الشر معجون بطينة الآدمي قلما ينفك عنه. وإنما غاية سعيه أن يغلب خيره شره، حتى يثقل ميزانه في فترجح كفة الحسنات فأما أن تخلو بالكلية كفة السيئات، فذلك في

غاية البعد. وهؤلاء لهم حسن الوعد من الله تعالى، إذ قال تعالى ﴿ الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرِ الْأَثْمِ والْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسْعُ الْمَغْفِرَةِ ﴾ (١٢٨).

فَكُلُ إِلمَام يَقِع بَصِغِيرة ، لا عن توطين نفسه عليه ، فهو جدير بأن يكون من اللمم المعفو عنه . قال تعالى ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحَشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسهُمْ لَانفسهم ، ذَكُرُوا الله فَاسْتَغْفَرُوا لِلْدُنُوبِهِمْ ﴾ (٢٦٠) فأثنى عليهم مع ظلمهم لأنفسهم ، لتندمهم ولومهم أنفسهم عليه . وإلى مثل هذه الرتبة الإشارة بقول عَلَيْكُ ، فيما رواه عنه على كرم الله وجهه (٢٠٠٠ ﴿ خِيَارُكُمْ كُلِّ مُفَتَّن تُوَّابٍ ﴾ وف خبر آخر (١٤٠٠ ﴿ الْمُؤْمِنُ كَالسَّنْبُلَةِ يَفِيءُ أَحْياناً وَيَمِيلُ أَحْيَاناً ﴾ وفي الخبر (٢٠١٠ ﴿ لَا لِلْمُؤْمِن مِنْ ذَنْبٍ يَأْتِيهِ الْفَيْنَةَ بَعْدَ الْفَيْنَةَ ﴾ أي الحين بعد الحين .

فكل ذلك أدلة قاطعة على أن هذا القدر لا ينقض التوبة ، ولا يلحق صاحبها بدرجة المصرين . ومن يؤيس مثل هذا عن درجة التائبين ، كالطبيب الذي يؤيس الصحيح من دوام الصحة ، بما يتناوله من الفواكه والأطعمة الحارة مرة بعد أخرى ، من غير مداومة واستمرار . وكالفقيه الذي يؤيس المتفقه عن نيل درجة الفقهاء ، بفتوره عن التكرار والتعليق في أوقات نادرة غير متطاولة ولا كثيرة وذلك يدل على نقصان الطبيب والفقيه بل الفقيه في الدين هو الذي لا يؤيس الخلق عن درجات السعادات ، بما يتفق لهم من فترات ومقارفة السيئات المختطفات . قال النبي عَيْنَا (١٤٢٠) «كُلُّ بني آدَمَ خطاءُونَ وَحَيْرُ السيئات المختطفات . قال النبي عَيْنَا الله الله الله المناه المنا

(۱۳۸) النحم : ۲۲ (۱۳۹)

<sup>(</sup>١٤٠) حديث على خياركم كل مفتن تواب : البيهقي في الشعب بسند ضعيف .

<sup>(</sup>١٤١) حديت المؤمن كالسنبلة تفيء أحياناً وتميل أحياناً : أبو يعلى وابن حبان فى الضعفاء من حديث أنس والطبرانى من حديث عمار بن ياسر والبيهقي فى الشعب من حديث الحسن وكلها ضعيفة وقالوا تقدم بدل تفيء وفى الأمثال للرامهرمزى إسناد جيد لحديث أنس .

<sup>(</sup>١٤٢) حديث لا بد للمؤمن من ذنب يأتيه الفينة بعد الفينة الطبراني : والسهقي في الشعب من حديث ابن عمام و بأسابيد حسمة .

<sup>(</sup>١٤٣) حديث كل ابن آدم خطاء وخير الخطائين المستغفرون : الترمذي واستغربه الحاكم وصحح إساده من حديث أنس وقال التوابون بدل المستغفرون ه قلت فيه على بن مسعدة ضعفه البخاري . إ

الحَطَّائِينَ التَّوَّابُونَ الْمَسْتَغْفِرُونَ» وقال أيضاً (١٤٤) « الْمُؤْمِنُ وَاهِ رَافَعٌ فَخَيْرِهُمْ مَنْ مَاتَ عَلَى رَقْعِهِ » أى واه بالذنوب ، راقع بالتوبة والندم . وقال تعالى ﴿ أُولِئِكَ يُؤْتَرُنَ أَجْرَهُمْ مَرَّئَيْنِ بِمَا صَبَرُوا وَيَدْرَؤُنَ بِالْحَسَنِة السَّيِّئَةَ ﴾ (١٤٠) فما وصفهم بعدم السيئة أصلاً .

#### توبة ذى النفس المسولة

الطبقة الثالثة: أن يتوب ويستمر على الاستقامة مدة ، ثم تغلبه الشهوة في بعض الذنوب فيقدم عليها عن صدق وقصد شهوة ، لعجزه عن قهر الشهوة . إلا أنه مع ذلك مواظب على الطاعات ، وتارك جملة من الذنوب مع القدرة والشهوة . وإنما قهرته هذه الشهوة الواحدة أو الشهوتان ، وهو يود لو أقدره الله تعالى على قمعها ، وكفاه شرها . هذا أمنيته في حال قضاء الشهوة . وعند الفراغ يتندم ويقول . ليتني لم أفعله ، وسأتوب عنه . وأجاهد نفسي في قهرها . لكنه تسول نفسه ، ويسوف توبته مرة بعد أخرى . ويوماً بعد يوم . فهذه النفس هي التي تسمى النفس المسولة . وصاحبها من الذين قال الله تعالى فيهم ﴿ وَآخِرُونَ اعْتَرَفُوا بِذَنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحاً وَآخَرَ سَيِّئاً ﴾ (٢٤٠٠ فأمره من حيث مواظبته على الطاعات وكراهته لما تعاطاه مرجو : فعسى الله أن يتوب عليه . وعاقبته مخطرة من حيث تسويفه وتأخيره ، فربما يختطف قبل التوبة ، ويقع أمره في المشيئة. فإن تداركه الله بفضله وجبر كسره، وامتن عليه بالتوبة . التحق بالسابقين . وإن غلبته شقوته ، وقهرته شهوته ، فيخشي أن يحق عليه في الخاتمة ما سبق عليه من القول في الأزل ، لأنه مهما تعذر على المتفقه مثلاً الاحتراز عن شواغل التعلم، دل تعذره على أنه سبق له في الأزل أن يكون من الجاهلين، فيضعف الرجاء في حقه. وإذا يسرت له أسباب المواظبة على

<sup>(</sup>١٤٤) حديث المؤمن واه راقع فحيرهم من مات على رقعه : الصرانى والبيهقى فى الشعب من حديت جابر بسند ضعيف وقالا فسعيد بدل فخيرهم .

راق : أى يهي دينه بمعصيته ويرقعه بتوبته من رقعت الثوب إذا رممته .

التحصيل. دل على أنه سبق له فى الأزل أن يكون من جملة العالمين. فكذلك ارتباط سعادات الآخرة ودركاتها بالحسنات والسيئات؛ بحكم تقدير مسبب الأسباب، كارتباط المرض والصحة بتناول الأغذية والأدوية وارتباط حصول فقه الناس، الذى به تستحق المناصب العلية فى الدنيا، بترك الكسل، والمواظبة على تفقيه النفس. فكما لا يصلح لمنصب الرياسة، والقضاء، والتقدم بالعلم. إلا نفس صارت فقيهة بطول التفقيه، فلا يصلح لملك الآخرة ونعيمها، ولا للقرب من رب العالمين، إلا قلب سليم صار طاهراً بطول التزكية والتطهير. هكذا سبق فى الأزل بتدبير رب الأرباب. ولذلك قال تعالى والتطهير. هكذا سبق فى الأزل بتدبير رب الأرباب. ولذلك قال تعالى في من دَكَاها وَقَدْ خَابَ مَنْ دَكَاها وَقَدْ خَابَ مَنْ دَكَاها وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَاها فَهُورَها وَتَقْوَاها قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاها وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَاها فَهُ الْبَعْمَلُ بِعَمَلُ الْمَابِ اللّه وَلا يَبْقَى بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجَنّة سَبْعِينَ سَنَةً حَتَّى يَقُولَ النّاسُ إِنّهُ مِنْ أَهْلِها وَلا يَبْقَى بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجَنّة سَبْعِينَ سَنَةً حَتَّى يَقُولَ النّاسُ إِنّهُ مِنْ أَهْلِها وَلا يَبْقَى بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجَنّة سَبْعِينَ سَنَةً حَتَّى يَقُولَ النّاسُ إِنّهُ مِنْ أَهْلِها وَلا يَبْقَى بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجَنّة سَبْعِينَ سَنَةً حَتَّى يَقُولَ النّاسُ إِنّهُ مِنْ أَهْلِها وَلا يَبْقَى بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجَنّة إِلاً شِبْرٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكَتَابُ فَيْعُمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النّارِ فَيَدْخُلُها، .

فإذاً الخوف من الخاتمة قبل التوبة . وكل نفس فهو خاتمة ما قبله . إذ يمكن أن يكون الموت متصلاً به ، فليراقب الأنفاس ، وإلا وقع فى المحذور ، ودامت الحسرات حين لا ينفع التحسر .

#### توبة النفس الأمارة

الطبقة الثانية: أن يتوب ويجرى مدة على الاستقامة، ثم يعود إلى مقارفة الذنب أو الذنوب من غير أن يحدث نفسه بالتوبة، ومن غير أن يتأسف على فعله. بل ينهمك إنهماك الغافل فى اتباع شهواته. فهذا من جملة المصرين. وهذه النفس هى النفس الأمارة بالسوي الفرارة من الخير. ويخاف على هذا سوء

<sup>(</sup>١٤٧) الشمس : ٢ ، ٩ ، ٩ ، ١٠ ،

<sup>(</sup>١٤٨) حديث إن العبد ليعمل بعمل أهل الجنه سبعين سنة ــ الحديث : متفق عليه من حديث سهل بن سعدون قوله سبعين سنة ولمسلم من خديث أبى هريرة أن الرجل ليعمل الزمن الطويل يعمل أهل الجنة الحديث ولأحمد من رواية شهر بن حوثب عن أبى هريرة أن الرجل ليعمل بعمل أهل الخير سبعين سنة وشهر يختلف فيه .

الخاتمة ، وأمره فى مشيئة الله . فإن ختم له بالسوء على شقاوة لا آخر لها ، وإن ختم له بالحسنى حتى مات على التوحيد فينتظر له الخلاص من النارولو بعد حين . ولا يستحيل أن يشمله عموم العفو بسبب خفى لا نطلع عليه ، كا لا يستحيل أن يدخل الإنسان خراباً ليجد كنزاً فيتفق أن يجده ، وإن يجلس فى البيت ليجعله لله عالماً بالعلوم من غير تعلم كا كان الأنبياء صلوات الله عليهم . فطلب المغفرة بالطاعات كطلب العلم بالجهد والتكرار ، وطلب المال بالتجارة وركوب البحار . وطلبها بمجرد لو جاء مع خراب الأعمال ، كطلب الكنوز فى المواضع الحربة ، وطلب العلوم من تعليم الملائكة . وليت من اجتهد تعلم ، وليت من اتجر استغنى ، وليت من صام وصلى غفر له . فالناس كلهم محرومون إلا العالمون ، والعالمون كلهم محرومون إلا العالمون ، والعالمون كلهم محرومون الا الخلصون ؛ والمخلصون على خطر عظيم .

وكما أن من خرب بيته وضيع ماله ، وترك نفسه وعياله جياعاً ، يزعم أنه ينتظر فضل الله بأن يرزقه كنزاً يجده تحت الأرض فى بيته الخرب ، يعد عند ذوى البصائر من الحمقى والمغرورين ، وإن كان ما ينتظره غير مستحيل فى قدوة الله تعالى وفضله ، فكذلك من ينتظر المغفرة من فضل الله تعالى وهو مقصر عن الطاعة ، مصر على الذنوب ، غير سالك سبيل المغفرة ، يعد عند أرباب القلوب من المعتوهين .

والعجب من عقل هذا المعتوه ، وترويجه حماقته في صيغة حسنة ، إذ يقول : إن الله كريم ، وجنته ليست تضيق على مثلى ، ومعصيتى ليست تضره . ثم تراه يركب البحار ، ويقتحم الأوعار في طلب الدينار ، وإذا قيل له إن الله كريم ، ودنانير خزائنه ليست تقصر عن فقرك وكسلك بترك التجارة ليس يضرك ، فاجلس في بيتك فعساه يرزقك من حيث لا تحتسب يستحمق قائل هذا الكلام ويستهزىء به ، ويقول ما هذا الهوس ؟ السماء لا تمطر ذهبا ولا فضة ، وإنما ينال ذلك بالكسب ، هكذا قدره مسبب الأسباب ، وأجرى به سنته ،

سنته لا تبديل لها فيهما جميعاً. وأنه قد أخبر إذ قال ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنسَافِ إِلاَ مَا سَعَى ﴾ (١٤٩) فكيف يعتقد أنه كريم في الآخرة وليس بكريم في الدنيا. وكيف يقول. ليس مقتضى الكريم الفتور عن كسب المال، ومقتضاه الفتور عن العمل للملك المقيم والنعيم الدائم، وأن ذلك بحكم الكرم يعطيه عن غير جهد في الآخرة، وهذا يمنعه مع شدة الاجتهاد في غالب الأمر في الدنيا. وينسى قوله تعالى ﴿ وَفِي السَّماءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ (١٥٠٠).

نعوذ بالله من العمى والضلال. فما هذا إلا انتكاس على أم الرأس، وانغماس فى ظلمات الجهل. وصاحب هذا جدير بأن يكون داخلاً تحت قوله تعالى ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذَ الْمُجْرِمُونَ نَاكِسُوا رُوْسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحاً ﴾ (١٥١) أى أبصرنا أنك صدقت إذ قلت ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلْأَنْسَانَ إِلاَّ مَاسَعَى ﴾ (١٥١) فارجعنا نسعى. وعند ذلك لا يمكن من الانقلاب، ويحق عليه العذاب: فنعوذ بالله من دواعى الجهل والشك والارتياب السائق بالضرورة إلى سوء المنقلب والمآب.



(١٤٩) النجم: ٣٩

(١٥٠) الذاريات : ٢٢

(١٥١) السجدة : ١٢



# الفصل الخامس بيان ما ينبغى أن يبادر إليه التائب إن جرى عليه ذنب إما عن قصد وشهوة غالبة أو عن إلمام بحكم الاتفاق

اعلم أن الواجب عليه التوبة ، والندم ، والاشتغال بالتكفير بحسنة تضاده ، كا ذكرنا طريقه . فإن لم تساعده النفس على العزم على الترك لغلبة الشهوة ، فقد عجز عن أحد الواجبين فلا ينبغى أن يترك الواجب الثانى ، وهو أن يدرأ بالحسنة السيئة ليمحوها ، فيكون ممن خلط عملاً صالحاً وآخر سيئاً ، فالحسنات المكفرة للسيئات إما بالقلب ، وإما باللسان وإما بالجرارح . ولتكن الحسنة فى على السيئة ، وفيما يتعلق بأسبابها .

فأما بالقلب، فليكفره بالتضرع إلى الله تعالى فى سؤال المغفرة والعفو، ويتذلل تذلل العبد الآبق، ويكون ذله بحيث يظهر لسائر العباد، وذلك بنقصان كبره فيما بينهم. فما للعبد الآبق المذنب وجه للتكبر على سائر العباد. وكذلك يضمر بقلبه الخيرات للمسلمين، والعزم على الطاعات.

وأما اللسان، فبالاعتراف بالظلم والاستغفار، فيقول رب ظلمت نفسى وعملت سوءاً فأغفر لى ذنوبى وكذلك يكثر من ضروب الاستغفار، كا أوردناه فى كتاب الدعوات والأذكار.

وأما الجوارح، فبالطاعات، والصدقات، وأنواع العبادات. وفى الآثار ما يدل على أن الذنب إذا أتبع بثانية أعمال كان العفو عنه مرجواً. أربعة من

أعمال القلوب، وهى التوبة او العزم على التوبة، وحب الإقلاع عن الذنب، وتخوف العقاب عليه، ورجاء المغفرة له، وأربعة من أعمال الجوارح وهى أن تصلى عقيب الذنب ركعتين، ثم تستغفر الله تعالى سبعين مرة، وتقول سبحان الله العظيم وبحمده مائة مرة، ثم تتصدق بصدقه وتصرم يوماً. وفي بعض الآثار (١٥٢): تسبغ الوضوء، وتدخل المسجد وتصلى ركعتين.

وفى بعض الأخبار (١٥٣): تصلى أربع ركعات. وفى الخبر (١٥٠) « إذَا عَمِلْتَ سَيِّئَةً فَأَتْبِعْهَا حسنة تُكَفِّرْهَا السِّرُّ بِالسِّرِّ وَالْعَلاَئِيةُ بِالْعَلاَئِيةِ » ولذلك قبل: صدقه السر تكفر ذنوب النهار.

(٢٥٢) اثنان من مكفرات الذنب أن تسبغ الوضوء وتدخل المسجد وتصلى ركعتين : أصحاب السن من حديث أبى بكر الصديق رضى الله عنه ما من عبد يذنب ذنباً فيحسن الطهور ثم يقوم فيصلى ثم يستعفر الله إلا غفر الله له لفظ أبى داود وهو فى الكبرى للنسائى مرفوعاً وموقوفاً فلعل المصنف عبر بالأثر لإرادة الموقوف فدكرته احتياطاً وإلا فالآثار ليست من شرط كتابى

مر رود (١٥٣) حديث التكفير بصلاة أربع ركعات : ابن مردويه فى التفسير والبيهقى فى الشعب من حديث ابن عباس قال كان رجل من أصحاب النبى على يهوي امرأة ــ الحديث : وفيه فلما رآها جلس منها محلس الرجل من امرأته وحرك ذكره فإذا هو مثل الهدبة فقام نادماً فأتى النبى عَلَيْ فذكر له ذلك فقال له السبى عَلَيْ صل أربع ركعات فأنزل الله عز وجل وأقم الصلاة طوفى النهار الآية واسناده جيد .

(١٥٤) حديث إذا عملت سيئة فأتبعها حسنة تكفرها السر بالسرا والعلانية بالعلانية : البيهقي في السعب من حديث معاذ وفيه رجل لم يسم ورواه الطبراني من رواية عطاء بن يسار عن معاذ ولم يلفظ وما عملت من سوء فأحدث لله فيه توبة السر بالسر \_ الحديث .

#### إلاً الْكَبَائِرِ ».

فعلى الأحوال كلها، ينبغى أن يحاسب نفسه كل يوم، ويجمع سيئاته، و تهد فى دفعها بالحسنات.

فإن قلت: فكيف يكون الاستغفار نافعاً من غير حل عقدة الإصرار ، وفى الخبر (١٥٦) « الْمُسْتَغْفِرُ مِنَ الدَّنْبِ وَهُوَ مُصِرِّ عَلَيْهِ كَالْمُسْتَهْزِىء بِآيَاتِ اللهِ » وكان بعضهم يقول: أستغفر الله من قولى أستغفر الله. وقيل: الاستغفار باللساد توبة الكاذبين. وقالت رابعة العدوية: استغفارنا يحتاج إلى استغفار كثير.

#### استغفار العبد أمان له

فاعلم: أنه قد ورد فى فضل الاستغفار أخبار خارجة عن الحصر ، ذكرناها فى كتاب الأذكار والدعوات ، حتى قرن الله الاستغفار ببقاء الرسول عَلَيْكُ ، فقال تعالى ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَعَلَى اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَمُعَمْ وَمَا كَانَ لنا أمانان ، ذهب يَسْتَغْفِروُنَ ﴾ (١٥٠١) فكان بعض الصحابة (١٥٠١) يقول : كان لنا أمانان ، ذهب أحدهما . وهو كون الرسول فينا ، وبقى الاستغفار معنا . فإن ذهب هلكنا فنقول :

الاستغفار الذى هو توبة الكذابين ، هو الاستغفار بمجرد اللسان ، من غير أن يكون للقلب فيه شركة . كما يقول الإنسان بحكم العادة وعن رأس الغفلة . أستغفر الله . وكما يقول إذا سمع صفة النار . نعوذ بالله منها . من غير أن يتأثر به

<sup>(</sup>١٥٦) حديث المستغفر من الذنب وهو مصر عليه كالمستهزىء بآيات الله : ابن أبى الدنيا فى التوبة من طريقه البيهقى فى الشعب من حديث ابن عباس بلفظ كالمستهزىء بربه وسنده ضعيف .

<sup>(</sup>١٥٧) الأنفال: ٣٣

<sup>(</sup>۱۰۸) حدیث بعض الصحابة فی قوله تعالی وما كان الله لیعذبهم وأنت فیهم الآیة كان لنا أمانان ذهب أحدهما أحمد من قول أبى موسى الأشغرى ورفعه الترمذى من حدیثه أنزل الله على أمانین ـــ الحدیث . وضعفه وابن مردویه فی تفسیره من قول ابن عباس .

لبه . وهذا يرجع إلى مجرد حركة اللسان ، ولا جدوى له . فأما إذا إنضاف . ليه تضرع القلب إلى الله تعالى ، وابتهاله في سؤال المغفرة ، عن صدق إرادة وخلوص نية ورغبة ، فهذه حسنة في نفسها ، فتصلح لأن تدفع بها السيئة . وعلى هذا تحمل الأخبار الواردة في فضل الاستغفار . حتى قال على المستغفار أصر من استغفر وَلَوْ عَادَ فِي الْيَوْمِ سَبْعِينَ مَرَّةً » وهو عبارة عن الاستغفار بالقلب . وللتوبة والاستغفار درجات . وأوائلها لا تخلو عن الفائدة وإن لم تنته إلى أواخرها . ولذلك قال سهل . لا بد للعبد في كل حال من مولاه . فأحسن أحواله أن يرجع إليه كل شيء : فإن عصى قال يارب استر على . فإذا فرغ من المعصية قال يارب تقبل منى . وإذا عمل المارب تقبل منى .

وسئل أيضاً عن الاستغفار الذى يكفر الذنوب ققال. أول الاستغفار الاستجابة ، ثم الإنابة ، ثم التوبة . فالاستجابة أعمال الجوارج ، والإنابة أعمال القلوب . والتوبة إقباله على مولاه ، بأن يترك الحلق ثم يستغفر الله من تقصيره الذى هو فيه ، ومن الجهل بالنعمة وترك الشكر . فعند ذلك يغفر له ، ويكون عنده مأواه ، ثم التنقل إلى الانفراد ، ثم الثبات ، ثم البيان ، ثم الفكر ثم المعرفة ، ثم المناجاة ، ثم المصافاة ، ثم المولاه ثم محادثة السر ، وهو الحلة . ولا يستقر هذا في قلب عبد حتى يكون العلم غذاءه ، والذكر قوامه . والرضا زاده ، والتوكل صاحبه . ثم ينظر الله إليه ، فيرفعه إلى العرش ، فيكون مقامه مقام حملة العرش .

وسئل أيضاً عن قوله عَلَيْكُ « التَّائِبُ حَبِيبُ الله » فقال : إنما يكون حبيباً إذا كان فيه جميع ما ذكر في قوله تعالى ﴿ التَّائِبُونَ الْعَابِدُونَ ﴾ (١٦٠) الآية ــ وقال الحبيب هو الذي لا يدخل فيما يكرهه حبيبه.

<sup>(</sup>١٥٩) حديث ما أصر من استغفر ـــ الحديث : تقدم في الدعوات .

<sup>(</sup>١٦٠) التوبة : ١١٢

## ثمرة التوبة

والمقصود أن للتوبة تمرتين . إحداهما تكفير السيئات ، حتى يصير كمن لاذنب له. والثانية نيل الدرجات، حتى يصير حبيباً. وللتكفير أيضاً درجات: فبعضه محو لأصل الذنب بالكلية، وبعضه تخفيف له. ويتفاوت ذلك بتفاوت درجات التوبة. فالاستغفار بالقلب، والتدارك بالحسنات، وإن خلا عن حل عقدة الإصرار من أوائل الدرجات: فليس يخلو عن الفائدة أصلاً. فلا ينبغي أن تظن أن وجودها كعدمها. بل عرف أهل المشاهدة وأرباب القلوب معرفة لا ريب فيها ، أن قول الله تعالى ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ **ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ ﴾**(١٦١) صدق وأنه لا تخلو ذرة من الخير عن أثر ، كما لا تخلو شعيرة تطرح في الميزان عن أثر ولو خلت الشعيرة الأولى عن أثر ، لكانت الثانية مثلها ، ولكان لا يرجح الميزان بأحمال الذرات . وذلك بالضرورة محال . بل ميزان الحسنات يرجح بذرات الخير إلى أن يثقل فترفع كفة السيئات. فإياك أن تستصغر ذرات الطاعات فلا تأتيها ، وذرات المعاصي فلا تنفيها كالمرأة الخرقاء، تكسل عن الغزل تعللاً بأنها لا تقدر في كل ساعة إلا على خيط واحد وتقول: أي غني يحصل بخيط، وما وقع ذلك في الثياب ؟ ولا تدري المعتوهة أن ثياب الدنيا اجتمعت خيطاً خيطاً ، وأن أجسام العالم مع اتساع أقطاره اجتمعت ذرة ذرة.

فإذا التضرع والاستغفار بالقلب حسنة لا تضيع عند الله أصلاً. بل أقول الاستغفار باللسان أيضاً حسنة . إذ حركة اللسان بها عن غفلة خير من حركة اللسان في تلك الساعة بغيبة مسلم ، أو فضول كلام . بل هو خير من السكوت عنه . وإنما يكون نقصاناً السكوت عنه . وإنما يكون نقصاناً بالإضافة إلى السكوت عنه . وإنما يكون نقصاناً بالإضافة إلى عمل القلب . ولذلك قال بعضهم لشيخه أبى عثان المغربي : إن

<sup>(</sup>۱۶۱) الزلزال: ٧

لسانى فى بعض الأحوال يجرى بالذكر والقرآن وقلبى غافل، فقال: اشكر الله إذا استعمل جارحة من جوارحك فى الخير، وعوده الذكر، ولم يستعمله فى الشر ولم يعوده الفضول. وما ذكره حق. فإن تعود الجوارح للخيرات حتى يصير لها ذلك كالطبع، يدفع جملة من المعاصى. فمن تعود لسانه الاستغفار إذ سمع من غيره كذباً سبق لسانه إلى ما توعد فقال: استغفر الله. ومن تعود الفضول، سبق لسانه إلى قول: ما أحمقك، وما أقبح كذبك! ومن تعود الاستعاذة إذا حُدِّث بظهور مبادىء الشر من شرير، قال بحكم سبق اللسان. نعوذ بالله، وإذا تعود الفضول قال: لعنة الله. فيعصى فى إحدى الكلمتين نعوذ بالله أو إذا تعود الفضول قال: لعنة الله. فيعصى فى إحدى الكلمتين تعالى ﴿ وَبَنْ تَكُ وَيسَمَلُهُ مَا اللهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِين ﴾ (١٦٢) ومعانى قوله تعالى ﴿ وَبَنْ تَكُ بَحَسَنَةً يُضاعِفُها وَيُوْتِ مِنْ لَلُنْهُ أَجْراً عَظِيماً ﴾ (١٦٢) فانظر كيف ضاعفها إذ بعمل الاستغفار فى الغفلة عادة اللسان حتى دفع بتلك العادة شر العصيان جعل الاستغفار فى الغفلة عادة اللسان حتى دفع بتلك العادة شر العصيان بالغيبة واللعن والفضول، هذا تضعيف فى الدنيا لأدنى الطاعات. وتضعيف الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون.

فإياك وأن تلمح في الطاعات مجرد الآفات، فتفتر رغبتك عن العبادات، فإن هذه مكيدة رَوِّجها الشيطان بلعنته على المغرورين، وخيل إليهم أنهم أرباب البصائر، وأهل التفطن للخفايا والسرائر. فأى خير في ذكرنا باللسان مع غفلة القلب. فانقسم الخلق في هذه المكيدة إلى ثلاثة أقسام: ظالم لنفسه، ومقتصد، وسابق بالخيرات.

أما السابق: فقال صدفت يا ملعون ، ولكن هي كلمة حق أردت بها باطلاً . فلا جرم أعذبك مرتين ، وأرغم أنفك من وجهين ، فأضيف إلى حركة اللسان حركة القلب فكان كالذي داوى جرح الشيطان بنثر الملح عليه .

<sup>(</sup>١٦٢) التوبة : ١٢٠

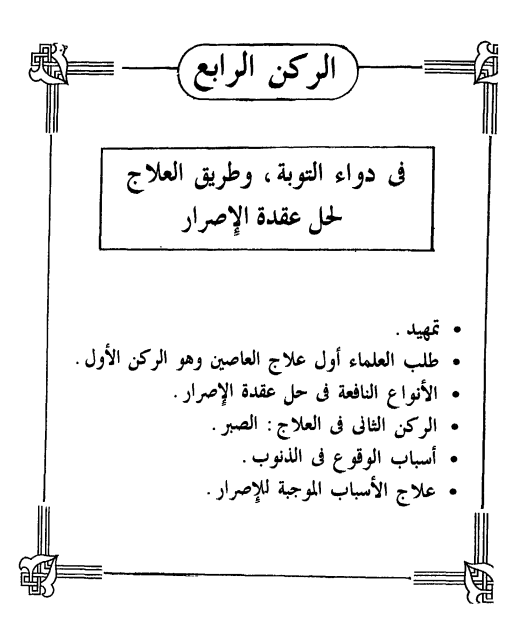
<sup>(</sup>١٦٣) النساء: ٠٤

وأما الظالم المغرور ، فاستشعر فى نفسه خيلاء الفطنة لهذه الدقيقة ، ثم عجز عن الإخلاص بالقلب ، فترك مع ذلك تعويد اللسان بالذكر ؛ فأسعف الشيطان ، وتدلى بحبل غروره ، فثبت بينهما المشاركة والموافقة . كما قيل : وافق شن طبقه ، وافقه فاعتنقه .

وأما المقتصد، فلم يقدر على إرغامه بإشراك القلب فى العمل، وتفطن لنقصان حركة اللسان بالإضافة إلى القلب. ولكن اهتدى إلى كاله بالإضافة إلى السكوت والفضول، فاستمر عليه، وسأل الله تعالى أن يشرك القلب مع اللسان فى اعتياد الخير.

فكان السابق كالحائك الذى ذمت حياكته فتركها وأصبح كاتباً. والظالم المتخلف كالذى ترك الحياكة أصلاً وأصبح كناساً. والمقتصد كالذى عجز عن الكتابة فقال: لا أنكر مذمة الحياكة، ولكن الحائك مذموم بالإضافة إلى الكاتب لا بالإضافة إلى الكناس. فإذا عجزت عن الكتابة فلا أترك الحياكة ولذلك قالت رابعة العدوية استغفارنا يحتاج إلى استغفار كثير. فلا تظن أنها تذم حركة اللسان من حيث إنه ذكر الله، بل تذم غفلة القلب. فهو محتاج إلى الاستغفار من غفلة قلبه لا من حركة لسانه. فإن سكت عن الاستغفار باللسان أيضاً. احتاج إلى استغفارين لا إلى استغفار واحد.

فهكذا ينبغى أن تفهم ذم ما يذم ، وحمد ما يحمد ، وإلا جهلت معنى ما قال القائل الصادق : حسنات الأبرار سيئات المقربين . فإن هذه أمور تثبت بالإضافة ، فلا ينبغى أن تؤخذ من غير إضافة . بل ينبغى أن لا تستحقر ذرات الطاعات والمعاصى . ولذلك قال جعفر الصادق : إن الله تعالى خبأ ثلاثا فى ثلاث : رضاه فى طاعته ، فلا تحقروا منها شيئاً ، فلعل رضاه فيه . وخبه فى معاصيه ، فلا تحقروا منها شيئاً ، فلعل غضبه فيه . وحباً ولايته فى عباده ، فلا تحقروا منها شائل . وزاد وخباً إجابته فى دعائه ، فلا تتركوا الدعاء ، فربما كانت الإجابة فيه .



# SPERSPERSPERS

#### تمهيد

اعلم أن ألناس قسمان:

القسم الأول: شاب لا صبوة له ، نشأ على الخير واجتناب التشر ، وهو الذى قال فيه رسول الله عَيِّلِيَّهِ (١٦٤) « تَعَجَّبَ رَبُّكَ مِنْ شَابٍ لَيْسَتْ لَهُ صَبُّوَةٌ » وهذا عزيز نادر .

والقسم الثانى: هو الذى لا يخلو عن مقارفة الذنوب. ثم هم ينقسمون إلى مُصيرِّين وإلى تائبين. وغرضنا أن نبين العلاج في حل عقدة الإصرار، ونذكر الدواء فيه.

فاعلم أن شفاء التوبة لا يحصل إلا بالدواء . ولا يقف على الدواء من لا يقف على الداء فكل داء حصل لا يقف على الداء إذ لا معنى للدواء إلا مناقضة أسباب الداء فكل داء حصل من سبب فدواؤه حل ذلك السبب ، ورفعه ، وإبطاله . ولا يبطل الشيء إلا بضده : ولا سبب للإصرار إلا الغفلة والشهوة . ولا يضاد الغفلة إلا العلم ، ولا يضاد الشهوة . والغفلة رأس ولا يضاد الشهوة إلا الصبر على قطع الأسباب المحركة للشهوة . والغفلة رأس الخطايا . قال تعالى ﴿ وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْغَافِلُونَ لا جَرَمَ أَنَّهُمْ فى الْآخِرَةِ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ (١٦٠ فلا دواء إذاً للتوبة إلا معجون يُعْجَنُ من حلاوة العلم ، ومرارة الصبر . وكما يجمع السكنجبين (١٦٠ بين حلاوة السكر وحموضة الخل ، ويقصد بكل منهما غرض آخر فى العلاج بمجموعهما ، فيقمع الأسباب

<sup>(</sup>١٦٤) حديث يعحب ربك من الشاب ليست له صبوة : أحمد والطبرانى من حديث عقبة بن عامر وفيه ابن لهيعة .

<sup>.</sup> ليست له صبوة : أي ميل إلى هوي .

<sup>(</sup>١٦٥) النحل: ١٠٩، ١٠٨ ) ١٠٩٠ (١٦٦) حليط من العسل والحل.

المهيجة للصفراء، فهكذا ينبغى أن تفهم علاج القلب مما به من مرض الإصرار.

فإذاً لهذا الدواء أصلان : أحدهما العلم ، والآخر الصبر . ولا بد من بيانهما .





## الفصــل الأول

# طلب العلماء أول علاج العاصين والأصل الأول

فإن قلت اينفع كل علم لحل الإصرار أم لا مد من علم مخصوص ؟. فاعلم أن العلوم بجملتها أدوية لأمراض القلوب . ولكن لكل مرض علم يخصه . كا أن علم الطب نافع في علاج الأمراض بالجملة ، ولكن يخص كل علة علم مخصوص . فكذلك دواء الإصرار . نتذكر خصوص ذلك العلم على موازنة مرض الأبدان ، ليكون أقرب إلى الفهم فنقول :

## الإيمان بأصل الشرع

يحتاج المريض إلى التصديق بأمور:

الأول: أن يصدق على الجملة بأن للمرض والصحة أسباباً يتوصل إليها بالاختيار ، على رتبة مسبب الأسباب ، وهدا هو الإيمان بأصل الطب . فإن من لا يؤمن به لا يشتغل بالعلاج ، ويحق عليه الهلاك وهذا وزانه مما نحن فيه ، الإيمان بأصل الشرع وهو أن للسعادة فى الآخرة سبباً هو الطاعة ، وللشقاوة سبباً هو المعصية . وهذا هو الإيمان بأصل الشرائع وهذا لا بد من حصوله إما عن تحقيق أو تقليد و كلاهما من جملة الإيمان .

#### الوثوق بالرسول عَيْكُمْ

الثانى: أنه لا بد أن يعتقد المريض فى طبيب معين أنه عالم بالطب . حاذق فيه ، صادق فيما يعبر عنه ، لا يلبّس ولا يكذب . فإن إيمانه بأصل الطب ؟ ينفعه بمجرده دون هذا الإيمان . ووازنه مما نحن فيه ، العلم بصدق الرسول عَلَيْكُ ، والإيمان بأن كل ما يقوله حق وصدق ، لا كذب فيه ولا خلف .

### الإصغاء إلى وعد الله وتحذيره

الثالث: أنه لا بد أن يصغى إلى الطبيب فيما يحذره من تناول الفواكه والأسباب المضرة على الجملة ، حتى يغلب عليه الخوف فى ترك الاحتاء فتكه ن سدة الخوف باعثة له على الاحتاء ووزانه من الدين الإصغاء إلى الآيات والأخبار المشتملة على الترغيب فى التقوى والتحذير من ارتكاب الذنوب واتباع الهوى ، والتصديق بجميع ما يبقى إلى سمعه من ذلك ، من غير شك واسترابة (١٦٧) ، حتى ينبعث به الخوف المقوى على الصبر ، الذى هو الركن الآخر فى العلاج .

#### طلب العلم ونشره

الرابع: أن يصغى إلى الطبيب عيما يخص مرضه ، وفيما يلزمه فى نفسه الاحتاء عنه ، ليُعرِّفه أو لا تفصيل ما يضره من أفعاله وأحواله ، ومأكوله ومشروبه . فليس على كل مريض الاحتاء عن كل شيء ، ولا ينفعه كل دواء بل لكل علة خاصة علم خاص ، وعلاج خاص ، ووزائه من الدين أن كل عبد فليس يبتلى بكل شهوة ، وارتكاب كن ذنب ، بل لكل مؤمن ذنب

وعلى السلاطين كافة أن يرتبوا فى كل قرية وفى كل محلة فقيها متديناً ، يعلم الناس دينهم فإن الخلق لا يولدون إلا جهالاً ، فلا بد من تبليغ الدعوة إليهم فى الأصل والفرع . والدنيا دار المرضى . إذ ليس فى بطن الأرض إلا ميت ، ولا على ظهرها إلا سقيم . ومرضى القلوب أكثر من مرضى الأبدان . والعلماء أطباء ، والسلاطين قوّام دار المرضى . فكل مريض لم يقبل العلاج بمداواة العالم ، يسلم إلى السلطان ليكف شره ، كما يُسلم الطبيب المريض الذى العالم لا يحتمى ، أو الذى غلب عليه الجنون ، إلى القيّم ليقيده بالسلاسل والأغلال ، ويدً ب شره عن نفسه وعن سائر الناس .

## أكثرية مرض القلوب على مرض الأبدان

وإنما صار مرض القلوب أكثر من مرض الأبدان لثلاث علل:

<sup>(</sup>١٦٨) إذا قام به واحد منهم لا يسقط عن الآخرين .

إحداهما : أن المريض به لا يدرى أنه مريض .

والثانية : أن عاقبته غير مشاهدة في هذا العالم . بخلاف مرض البدن ، فإن عاقبته موت مشاهد ، تنفر الطباع منه . وما بعد الموت غير مشاهد . وعاقبة الذنوب موت القلب ، وهو غير مشاهد في هذا العالم ، فقلّت النّفرة عن الذنوب وإن علمها مرتكبها ؛ فلذلك تراه يتكل على فضل الله في مرض الذنوب ، ويجتهد في علاج مرض البدن من غير اتكال .

والثالثة : وهو الداء العضال فقد الطبيب . فإن الأطباء هم العلماء ، وقد مرضوا في هذه الأعْصَار(١٦٩) مرضاً شديداً عجزوا عن علاجه ، وصارت لهم سلوة في عموم المرض حتى لا يظهر نقصانهم فاضطروا إلى إغواء الخلق، والإشارة عليهم بما يزيدهم مرضاً . لأن الداء المهلك هو حب الدنيا وقد غلب هذا الداء على الأطباء ، فلم يقدروا على تخذير الخلق منه ، استنكافاً من أن يقال لهم . فما بالكم تأمرون بالعلاج وتنسون أنفسكم ؟ فبهذا السبب عم على الخلق الداء وعظم الوباء ، وانقطع الدواء ، وهلك الخلق لفقد الأطباء . بل اشتغل الأطباء بفنون الإغواء ، فليتهم إذ لم ينصحوا لم يغشوا ، وإذ لم يُصلحوا لم يُفسدوا . وليتهم سكتوا وما نطقوا . فإنهم إذا تكلموا لم يهمهم في مواعظهم إلا ما يرغب العوام ، ويستميل قلوبهم . ولا يتوصلون إلى ذلك إلا بالإرجاء ، وتغليب أسباب الرجاء ، وذكر دلائل الرحمة ، لأن ذلك ألذ في الأسماع ، وأخف على الطباع. فتنصرف الخلق عن مجالس الوعظ وقد استفادوا مزيد جراءة على المعاصي ، ومزيد ثقة بفضل الله . ومهما كان الطبيب جاهلاً أو خائناً ، أهلك بالدواء حيث يضعه في غير موضعه ، فالرجاء والخوف دواءان ، ولكن لشخصين متضادي العلة أما الذي غلب عليه الخوف حتى هجر الدنيا بالكلية ، وكلف نفسه ما لا تطيق ، وضيق العيش على نفسه بالكلية ، فتكسر سِنُورة إسرافه في الخوف بذكر أسباب الرجاء ، ليعود إلى الاعتدال .

<sup>(</sup>١٦٩) جمع تحصر ، وهو الزمن .

. وكذلك المصيرُّ على الذنوب ، المشتهى للتوبة ، الممتنع عنها بحكم القنوط. واليأس استعظاماً لذنوبه التى سبقت ، يعالج أيضاً بأسباب الرجاء ، حتى يطمعَ فى قبول التوبة فيتوب .

فأما معالجة المغرور المسترسل فى المعاصى بذكر أسباب الرجاء ، فيضاهى معالجة المحرور بالعسل طلباً للشفاء . وذلك من ذأب الجهال والأغنياء . فإذاً انساد الأطباء هى المعضلة الزباء(١٧٠) التى لا تقبل الدواء أصلاً .

#### طريق الوعظ

قان قلت : فاذكر الطريق الذي ينبغي أن يسلكه الواعظ في طريق الوعظ مع الخلق . فاعلم أن ذلك يطول ولا يمكن استقصاؤه ..

نعم نشير إلى الأنواع النافعة فى حل عقدة الإصرار ، وحمل الناس على ترك الذنوب . وهي أربعة أنواع .



<sup>(</sup>١٧٠) من الدواهي الشديدة . كما في القاموس .



# الفصل الشاني المنطقة الإصرار الأنواع النافعة في حل عقدة الإصرار

#### ذكر الآيات والأخبار المخوفة

الأول: أن يذكر ما في القرآن من الآيات المخوفة للمذنبين والعاصين، وكذلك ما ورد من الأخبار والآثار. مثل قوله ﷺ: « مَا مِنْ يَوْمِ طَلَعَ فَجُرُهُ وَلَا لَيْلَةٍ غَابَ شَفَقُهَا إِلَّا وَمَلَكَانِ يَتَجَاوَبَانِ بِأَرْبَعَةِ أَصُواتٍ يَقُولُ أَخَدُهُمَا يَالَيْتَهُمْ إِذْ خُلِقُوا وَيَقُولُ الْآخِرُ يَالَيْتَهُمْ إِذْ خُلِقُوا عَلِمُوا لِمَاذَا خُلِقُوا عَمِلُوا بِمَا لَمَاذَا خُلِقُوا عَمِلُوا بِمَا لَمَاذَا خُلِقُوا مَعَمُلُوا بِمَا عَلِمُوا وَيَقُولُ الْآخِرُ يَالَيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْلَمُوا لِمَاذَا خُلِقُوا عَمِلُوا بِمَا عَلِمُوا وَيَقُولُ الْآخِرُ يَالَيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْلَمُوا فَتَذَاكُرُوا مَاعَلِمُوا وَيَقُولُ الْآخِرُ يَالَيْتَهُمْ أَنْ الْمَوا عَمِلُوا » وفي بعض الروايات « لَيْتَهُمْ تَجَالَسُوا فَتَذَاكُرُوا مَاعَلِمُوا وَيَقُولُ الْآخِرُ يَالِيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْمَلُوا بِمَا عَلِمُوا تَابُوا مِمَّا عَمِلُوا » .

وقال بعض السلف. إذا أذنب العبد ، أمر صاحب اليمين صاحب الشمال وهو أمير عليه أن يرفع القلم عنه ستَّ ساعات . فإن تاب واستغفر لم يكتبها عليه . وإن لم يستغفر كتبها . وقال بعض السلف . ما من عبد يعصى إلا استأذن مكانه من الأرض أن يخسف به ، واستأذن سقفه من السماء أن يسقط عليه كِسَفاً (۱۷۲ فيقول الله تعالى للأرض والسماء : « كُفا عن عبدى

<sup>(</sup>۱۷۱) حدیث ما من یوم طلع فجره ولا لیلة غاب شفقها إلا وملکان یتجاوبان بأربعة أصوات فیقول أحدهما یالیت هذا الخلق لم یخلقوا \_ الحدیث : غریب لم أجده هکذا وروی أبو منصور الدیلمی فی مسند الفردوس من حدیث ابن عمر بسند ضعیف : ان لله ملكاً ینادی فی کل لیلة أبناء الأربعین زرع قد دَنَا حصاده \_ الحدیث : وفیه لیت الخلائق لم یخلقوا ولیتهم إذ خلقوا علموا لماذا خلقوا فتجالسوا بینهم فتذاكروا \_ الحدیث :

<sup>(</sup>۲۲۲٪) جمع كسفة وهي القطعة .

وأمهلاه فإنكما لم تخلقاه . ولو خلقتاه لرحمتاه . ولعله يتوب إلى فأغفر له ولعله يستبدل صالحاً فأبدله له حسنات » . فذلك معنى قوله تعالى ﴿ إِنَّ اللهَ يُمْسِكُ السَّمَوَاتِ والأرضَ أَنْ تَزُولًا وَلَئِنْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ (١٧٣) .

وفي حديث عمر بن الخطاب رضى الله عنه (١٧١) « الطَّابِعُ مُعَلَّقٌ بِقَائِمَةِ الْعَرْشِ فَإِذَا النَّهِكَتِ الْحُرُمَاتُ وَاسْتُحِلَّتِ الْمَحَارِمُ أَرْسَلِ اللهُ الطَّابِعَ فَيَطْبَعُ عَلَى الْقُلُوبِ بِمَا فِيهَا » وفي حديث مجاهد (١٧٥) « الْقَلْبُ مثلُ الْكَفِّ الْمَفْتُوحَةِ كُلَّمَا أَذْنَبَ الْعَبْدُ ذَبْبًا الْقَبَضَتُ أَصْبُعٌ حَتَّى تَنْقَبِضَ الْأَصَابِعُ كُلُّهَا الْمَفْتُوحَةِ كُلَّمَا أَذْنَبَ الْعَبْدُ ذَبْبًا الْقَبَضَتُ أَصْبُعٌ حَتَّى تَنْقَبِضَ الْأَصَابِعُ كُلُّهَا فَيُستَدَّ عَلَى الْقَلْبِ فَذَلِكَ هُوَ الطَّبْعُ » وقال الحسن: إن بين العبد وبين الله فيستد على الله على الله على الله على علوماً ، إذا بلغه العبد طبع الله على قلبه ، فلم يوفقه بعدها لخير .

والأخبار والآثار فى ذم المعاصى ومدح التائبين لا تحصى. فينبغى أن يستكثر الواعظ منها إن كان وارث رسول الله على المنارأ ولا درهماً ، إنما خلف العلم والحكمة ، وورثه كل عالم بقدر ما أصابه .



(۱۷۳) فاطر : ٤١ .

(١٧٤) حديث عمر الطابع معلق بقائمة من قوائم العرش فإذا انتهكت الحرمات ــ الحديث : ابن عدى وابن حبان في الضعفاء من حديث ابن عمر وهو منكر .

ر ۲۷۵ حدیث مجاهد القلب مثل الکف المفتوحة قلت هکذا قال المصنف فی حدیث مجاهد و کأته أراد به قول عجاهد و کذا ذکره المفسرون من قوله ولیس بمرفوع وقد رویناه فی شعب الإیمان للبیهقی من قول حذیفة .

- البخارى من حديث أنه عَلَيْهُ ما خلفت ديناراً ولا درهماً إنما حلف العلم والحكمة : البخارى من حديث عمرو بن الحارث قال ما ترك رسول الله عَلَيْهُ عند موته ديناراً ولا درهما ولا عبداً ولا أمة ولمسلم من حديث عائشة ما ترك ديناراً ولا درهماً ولا شاة ولا بعيراً وفي حديث أبى الدرداء أن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً إنما ورثوا العلم — الحديث : وقد تقدم في العلم .

#### ذكر حكايات ذنوب الأنبياء والأولياء

النوع الثانى : حكايات الأنبياء والسلف الصالحين ، وما جرى عليهم من المصائب بسبب ذنوبهم . فذلك شديد الوقع ظاهر النفع في قلوب الخلق .

مثل أحوال آدم عَلِيكَ في عصيانه ، وما لقيه من الإخراج من الجنة ، حتى روى أنه لما أكل من الشجرة تطايرت الحُلَلُ (١٧٧) عن جسده ، وبدت عورته ، فاستحيا التاج والإكليل من وجهه أن يرتفعا عنه ، فجاءه جبريل عليه السلام ، فأخذ التاج عن رأسه ، وحل الإكليل عن جبينه . ونودى من فوق العرش . اهبطا من جوارى فإنه لا يجاورنى من عصانى . قال فالتفت آدم إلى حواء باكياً وقال : هذا أول شؤم المعصية ، أخرجنا من جوار الحبيب .

وروى أن سليمان بن داود عليهما السلام ، لما عوقب على خطيئته لأجل التمثال الذى عُبد فى داره أربعين يوماً ، وقيل لأن المرأة سألته أن يحكم لأبيها فقال نعم ولم يفعل . وقيل بل أحب بقلبه أن يكون الحكم لأبيها على خصمه لمكانتها منه ، فسلب ملكه أربعين يوماً ، فهرب تائهاً على وجهه . فكان يسأل بكفه فلا يطعم . فإذا قال أطعمونى فإنى سليمان بن داود شج ، وطرد ، وضرب ، وحكى أنه استطعم من بيت لامرأته فطردته وبصقت فى وجهه . وفى رواية أخرجت عجوز جرة فيها بول فصبته على رأسه ، إلى أن أخرج الله الحاتم من بطن الحوت ، فلبسه بعد انقضاء الأربعين : أيام العقوبة . قال فجاءت الطيور فعكفت على رأسه ، و جاءت الجن والشياطين والوحوش فاجتمعت الطيور فعكفت على رأسه ، و جاءت الجن والشياطين والوحوش فاجتمعت عوله . فاعتذر إليه بعض من كان جَنّى عليه . فقال لا ألومكم فيما فعلتم من قبل ، ولا أحمدكم في عذركم الآن . إن هذا أمر كان من السماء ولا بد منه .

<sup>(</sup>١٧٧) حلل جمع حلّة . وهي الملابس التي يتحلي بها الإنسان ويستتر .

بروروى فى ا' مرائيليات أن رجلاً تزوج امرأة من بلدة أخرى فأرسل عبده ليحملها إليه ، فراودته نفسه وطالبته بها ، فجاهدها واستعصم . قال فنبأه الله ببركة تقواه ، فكان نبياً فى بنى إسرائيل . وفى قصص موسى عليه السلام ، أنه قال للخضر عليه السلام . بم أطلعك الله على علم الغيب ؟ قال بترك المعاصى لأجل الله تعالى .

وروى أن الريح كانت تسير بسليمان عليه السلام ، فنظر إلى قميصه نظرة ، وكان جديداً ، فكأنه أعجبه . قال فوضعته الريح . فقال لمَ فعلت هذا ولم آمرك ؟ قالت : إنما نطيعك إذا أطعت الله .

وروى أن الله تعالى أوحى إلى يعقوب علبه السلام ، أتدرى لم فرقت بينك وبين ولدك يوسف ؟ قال : لا . قال : اقولك لإخوته أخاف أن يأكله الذئب وأنتم عنه غافلون لم خفت عليه الذئب ولم تَرْجُنى ؟ ولمَ نظرتَ إلى غفلة إخوته ولم تنظر إلى حفظى له ؟ أو تدرى لم رددته عليك ؟ قال : لا . قال : لأنك رجوتنى وقلت : ﴿ عَسّى الله أَنْ يَأْتِينِي بِهِمْ جَميعاً ﴾ (١٧٨) وبما قلت : ﴿ اَهْمَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسُفَ وَأَخِيهِ ولا تَيْأسُوا ﴾ (١٧٩) وكذلك لما قال يوسف لصاحب الملك : ﴿ اَهْكُرْنِي عِنْدَ ربّك ﴾ (١٨٠) قال الله تعالى : ﴿ فَأَنْسَاهُ الشيطانُ ذِكْرَ رَبِّهِ فَلَيْتَ فَى السّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ﴾ (١٨١) . وأمثال هذه الحكايات لا تنحصر . ولم يرد بها القرآن والأخبار ورود الأسمار ، بل الغرض بها الاعتبار والاستبصار ، لتعلم أن الأنبياء عليهم السلام لم يتجاوز عنهم فى الذنوب الصغار ، فكيف يتجاوز عن غيرهم فى الذنوب الكبار ! نعم كانت سعادتهم فى أن عوجلوا بالعقوبة ولم يؤخروا إلى الآخرة . والأشقياء يمهلون ليزدادوا إثماً ، ولأن عذاب الآخرة أشد وأكبر ، فهذا أيضاً نما ينبغى أن يكثر جسه على أسماء المصرين ، فإنه نافع فى تحريك دواعى التوبة .

<sup>(</sup>۱۷۸) يوسف : ۸۳ (۱۷۸) يوسف : ۲۲ (۱۸۰) يوسف : ۲۲

#### ذكر تعجيل عقوبة الذنوب في الدنيا

النوع الثالث : أن يقرر عندهم أن تعجيل العقوبة في الدنيا متوقع على الذنوب وأن كل ما يصيب العبد من المصائب فهو بسبب جناياته . فرب عبد يتساهل في أمر الآخرة ، ويخاف من عقوبة الله في الدنيا أكثر لفرط جهله . فينبغى أن يخوّف به . فإن الذنوب كلها يتعجل في الدنيا شومها في غالب الأمر . كما حكى في قصى داود وسليمان عليهما السلام . حتى أن قد يضيق على العبد رزقه بسبب ذنوبه . وقد تسقط منزلته من القلوب ويستولى عليه أعداؤه . قال عَلِي ﴿ ١٨٢ ﴿ إِنَّ ٱلْعَبْدَ لَيُحْرَمُ الرِّزْقَ بِالذُّنْبِ يُصِيبُهُ ﴾ وقال ابن مسعود . إنى لأحسب أن العبد ينسى العلم بالذنب يصيبه وهو معنى قوله عليه السلام (١٨٣٠ « مَنْ قَارَفَ ذَنْباً فَارَقَهُ عَقْلَ لَا يَعُودُ إِلَيْهِ أَبَداً » وقال بعض السلف: ليست اللعنة سواداً في الوجه ، ونقصاً في المال ، إنما اللعنة أن لا تخرج من ذنب إلا وقعت في مثله أو شر منه ، وهو كما قال . لأن اللعنة هي الطرد والإبعاد . فإذا لم يوفق للخير ، ويغفر له الشر فقد أبعد . والحرمان عن رزق التوفيق أعظم حرمان . وكل ذنب فإنه يدعو إلى ذنب آخر ويتضاعف ، فيحرم العبد به عن رزقه النافع من مجالسة العلماء المنكرين للذنوب، ومن مجالسة الصالحين . بل يمقته الله تعالى ليمقته الصالحون . وحكى عن بعض العارفين أنه كان يمشى في الوحل جامعاً ثيابه ، محترزاً زلقة رجله ، حتى زلقت رجله وسقط . فقام وهو يمشى في وسط الوحل ويبكي ويقول : هذا مثل العبد لا يزال يتوقى الذنوب ويجانبها ، حتى يقع في ذنب وذنبين ، فعندما يخوض في الذنوب خوضاً . وهو إشارة إلى أن الذنب تتعجل عقوبته بالانجرار إلى ذنب آخر . ولذلك قال الفضيل : ما أنكرت من تغير الزمان وجفاء الإخوان ،

<sup>(</sup>١٨٢) حديث إن العبد ليحرم الرزق بالذنب يصيبه : ابن ماجه والحاكم وصحح اسناده واللفظ له إلا أنه قال الرجل بدل العبد من حديث ثو بان .

<sup>(</sup>١٨٣) حديث من قارف ذنباً فارقه عقل لا يعود إليه أبداً : تقدم .

فذنوبك ورثتك ذلك . وقال بعضهم : إنى لأعرف عقوبة ذنبى فى سوء خلق حمارى . وقال آخر : أعرف العقوبة حتى فى فأر بيتى . وقال بعض صوفية الشام : نظرت إلى غلام نصرانى حسن الوجه . فوقفت أنظر إليه ، فمر بى ابن الجلاء الدمشقى ، فأخذ بيدى فاستحييت منه . فقلت يا أبا عبد الله ، سبحال الله تعجبت من هذه الصورة الحسنة ، وهذه الصنعة المحكمة ، كيف خلقت النار . فغمز يدى وقال : لتجدن عقوبتها بعد حين . قال فعوقبت بها بعد ثلاثين سنة . وقال أبو سليمان الدارانى : الاحتلام عقوبة . وقال : لا يفوت أحداً صلاة جماعة إلا بذنب يذنبه . وفى الخبر (١٨٥) ﴿ مَا أَنْكُو ثُمْ مِنْ زَمَانِكُمْ فَهَمَا غَيَّرُتُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ ﴾ وفى الخبر (١٨٥) ﴿ يَقُولُ اللهُ تَعَالَى إِنَّ أَذْنَى مَا أَصْنَعُ فِيلًا فَهُمَا فَيَدُ مُنَاجَاتِى ﴾ .

وحكى عن أبى عمرو بن علوان فى قصة يطول ذكرها . قال فيها : كنت قائماً ذات يوم أصلى ، فخامر قلبى هوى طاولته بفكرتى ، حتى تولد منه شهوة الرجال . فوقعت إلى الأرض ، واسود جسدى كله ، فاستترت فى البيت ، فلم أخرج ثلاثة أيام . وكنت أعالج غسله فى الحمام بالصابون ، فلا يزداد إلا سواداً ، حتى انكشف بعد ثلاث فلقيت الجنيد ، وكان قد وجه إلى فأشخصنى من الرقة . فلما أتيته قال لى : أما استحييت من الله تعالى ؟ كنت قائماً بين يديه ، فساورت نفسك بشهوة حتى استولت عليك برقة وأخرجتك من بين يدى الله تعالى ؟ فلولا أنى دعوت الله لك ، وتبت إليه عنك ، للقيت الله تبذلك اللون . قال فعجبت كيف علم بذلك وهو ببغداد وأنا بالرقة . واعلم أنه لا يذنب العبد ذنباً إلا ويسود وجه قلبه . فإن كان سعيداً أظهر السواد على ظاهره لينزجر . وإن كان شقياً أخفى عنه حتى ينهمك ويستوجب السواد على ظاهره لينزجر . وإن كان شقياً أخفى عنه حتى ينهمك ويستوجب

<sup>(</sup>١٨٤) حديث ما أنكرتم من زمانكم فيا أنكرتم من أعمالكم : البيهقى فى الزهد من حديث أبى الدرداء وقال غريب تفرد به هكدا العقيلي وهو عبد الله بن هانى • قلت • و متهم بالكذب قال ابن أبى حاتم روى عن أبيه أحاديث بواطيل .

ر مديث يقول الله إن أدنى ما أصنع بالعبد إذا آثر شهوته على طاعتى أن أحرمه لذة مناجاتى : غريب لم أجده .

النار . والأخبار كثيرة فى آفات الذنوب فى الدنيا ، من الفقر ، والمرض وغيره . بل من شؤم الذنب فى الدنيا على الجملة أن يكسب ما بعده صفته . فإن ابتلى بشيء كان عقوبة له ، ويحرم جميل الرزق ، حتى يتضاعف شقاؤه . وإن أصابته نعمة كانت استدراجاً له ، ويحرم جميل الشكر حتى يعاقب على كفرانه وأما المطيع ، فمن بركة طاعته أن تكون كل نعمة فى حقه جزاء على طاعته ، ويوفق لشكرها . وكل بلية كفارة لذنوبه ، وزيادة فى درجاته .

#### ذكر حدود الذنوب والنفوس في الوجوه

النوع الرابع: ذكر ما ورد من العقوبات على آحاد الذنوب ، كالخمر ، والزنا ، والسرقة ، والقتل ، والغيبة ، والكبر ، والحسد . وكل ذلك مما لا يمكن حصره . وذكره مع غير أهله وضع الدواء في غير موضعه . بل ينبغى أن يكون العالم كالطبيب الحاذق ، فيستدل أولاً بالنبض ، والسَّحْنة (١٨١١) ووجوده الحركات ، على العلل الباطنة . ويشتغل بعلاجها ، فليستدل بقرائن الأحوال على خفايا الصفات ، وليتعرض لما وقف عليه اقتداء برسول الله واحد : أوصنى يا رسول الله ولا تكثر على . قال لا تغضب ، ١٨٨١) وقال له آخر : أوصنى يا رسول الله . فقال عليه السلام : ﴿ عَلَيْكَ بِالْيَأْسِ مِمّا فِي أَيْدِي النّاسِ فَإِنَّ ذَلِكَ هُوَ ٱلْغِنِي وَإِيّاكَ وَمَا يُعْتَذَرُ مِنْه ، وقال السلام : ﴿ عَلَيْكَ بِالْيَأْسِ مِمّا فِي أَيْدِي النّاسِ فَإِنَّ ذَلِكَ هُوَ ٱلْغِنِي وَإِيّاكَ وَمَا يُعْتَذَرُ مِنْه ، وقال السلام : وعَلَيْكُ بِالنّاسِ مِمّا فِي أَيْدِي النّاسِ فَإِنَّ ذَلِكَ هُو آلْغِنِي وَإِيّاكَ وَمَا يُعْتَذَرُ مِنْه ، وقال والله عنه . وفي السائل الأول مخايل الغضب فنهاه عنه . وفي السائل الآخر مخايل الغضب فنهاه عنه . وفي السائل الآخر مخايل العضب على الناس وطول الأمل . وتخيل محمد بن واسع في السائل الخول الأمل . وتخيل محمد بن واسع في السائل الخول على المرب على الناس وطول الأمل . وتخيل محمد بن واسع في السائل الخاص على

<sup>(</sup>١٨٦) السحنة : الهيئة واللون وهي بفتحتين أو بفتح فسكون .

<sup>(</sup>١٨٧) جديث قال رجل أوصني ولا تكثر على قال لا تغضب: تقدم .

<sup>(</sup>١٨٨) حديث قال له آخر أوصني قال عليك باليأس ــ الحديث : ابن ماجه وقد تقدم .

الدنيا . وقال رجل لمعاذ أوصنى . فقال : كن رحيماً أكن لك بالجنة زعيماً فكأنه تفرس فيه آثار الفظاظة والغلظة وقال رجل لإبراهيم بن أدهم . أوصنى . فقال : إياك والناس ، وعليك بالناس ، ولا بد من الناس ، فإن الناس هم الناس ، وليس كل الئاس بالناس . ذهب الناس ، وبقى الناس ، وما أراهم بالناس ، بل غمسوا في ماء اليأس . فكأنه تفرس فيه آفة المخالطة . وأخبر عما كان هو الغالب على حالة في وقته ، وكان الغالب أذاه بالناس . والكلام على قدر حال السائل ، أولى من أن يكون بحسب حال القائل . وكتب معاوية مرحمه الله إلى عائشة رضى الله عنها أن اكتبى لى كتاباً توصينى فيه ولا تكثرى . فكتبت إليه من عائشة إلى معاوية ، سلام عليك ، أما بعد ، فإني سمعت رسول فكتبت إليه من عائشة إلى معاوية ، سلام عليك ، أما بعد ، فإني سمعت رسول الله عليك ، فانظر إلى فقهها كيف تعرضت للآفة التي تكون الولاة بصدها ، ولليك ، فانظر إلى فقهها كيف تعرضت للآفة التي تكون الولاة بصدها ، وهي مراعاة الناس وطلب مرضاتهم ، وكتبت إليه مرة أخرى أما بعد ، فاتق وهي مراعاة الناس وطلب مرضاتهم ، وكتبت إليه مرة أخرى أما بعد ، فاتق الله ، فإنك إذا اتقيت الله كفاك الناس ، وإذا اتقيت الناس لم يغنوا عنك من الله شيئاً والسلام .

فإذاً على كل ناصح أن تكون عنايته مصروفة إلى تفرس الصفات الخفية ، وتوسم الأحوال اللائقة ، ليكون اشتغاله بالمهم. فإن حكاية جميع مواعظ الشرع مع كل واحد غير ممكنة والاشتغال بوعظه بما هو مستغن عن التوعظ فيه تضييع زمان .

فإن قلت . فإن كان الواعظ يتكلم فى جمع ، أو -سأله من لا يدرى باطن حاله أن يعظه ، فكيف يفعل . فاعلم أن طريقه فى ذلك أن يعظه بما يشترك كافة الخلق فى الحاجة إليه إما على العموم ، وإما على الأكثر . فإن فى علوم

<sup>(</sup>١٨٩) حديث عائشة من التمس رضا الناس يسخط الله وكله الله إلى الناس ـــ الجديث : الترمذي والحام وفي مسند الترمذي من لم يسم .

الشرع أغذية وأدوية ، فالأغذية للكافة والأدوية لأرباب العلل . ومثاله ما روى أن رجلاً قال لأبي سعيد الخدرى . أوصنى . قال : عليك بتقوى الله عز وجل ، فإنها رأس كل خير . وعليك بالجهاد ، فإنه رهبانية الإسلام . وعليك بالقرآن فإنه نور لك فى أهل الأرض ، وذكر لك فى أهل السماء . وعليك بالصمت إلا من خير ، فإنك بذلك تغلب الشيطان . وقال رجل للحسن أوصنى . فقال . أعز أمر الله يعزك الله . وقال لقمان لابنه . يا بنى ، وإنحم العلماء بركبتيك ، ولا تجادهم فيمقتوك ، وخذ من الدنيا بلاغك ، وأنفق فضول كسبك لآخرتك ، ولا ترفض الدنيا كل الرفض فتكون عيالا الا . وعلى أعناق الرجال كلاً (١٩١١) ، وصم صوماً يكسر شهوتك ، ولا تصم صوماً يضر بصلاتك ، فإن الصلاة أفضل من الصوم ، ولا تجالس عبد ، ولا تخالط ذا الوجهين وقال أيضاً لابنه . يا بنى ، لا تضحك من غير السفيه ، ولا تمش فى غير أرب (١٩٠١) ، ولا تسأل عما لا يعنيك ، ولا تضبع عجب ، ولا تمش فى غير أرب (١٩٠١) ، ولا تسأل عما لا يعنيك ، ولا تضبع مالك وتصلح مال غيرك ، فإن مالك ما قدمت ومال غيرك ما تركت يا بنى ، الشر يأثم ومن لا يمك لسانه يندم .

وقال رجل لأبى حازم أوصنى . فقال كل ما لو جاءك الموت عليه فرأيته غنيمة فالزمه . وكل ما لو جاءك الموت عليه فرأيته مصيبة فاجتنبه .

وقال موسى للخضر عليهما السلام أوصنى ، فقال : كن بساماً ولا تكن غضًّابا . وكن نفّاعاً ولا تكن ضرّاراً ، وانزع عن اللجاجة (١٩٣٦) ، ولا تمش فى غير حاجة ، ولا تضحك من غير عجب ، ولا تعير الخطائين بخطاياهم ، وابك على خطيئتك يا بن عمران .

(۱۹۱) الكل: الضعيف الذي يحمله غيره

<sup>(</sup>۱۹۰) أى عالة على غيرك .

<sup>(</sup>۱۹۲) أرَب : مقصد وهدف ومصلحة وحاجة .

<sup>(</sup>۱۹۳) يقال : نزع عن كذا انتهى عنه .

واللجاجة إلتمادي في الخصومة

وقُال رجل لمحمد بن كرام أوصنى . فقال : اجتهد فى رضا خالقك بقدر ما تجتهد فى رضا نفسك .

وقال رجل لحامد اللفاف أوصنى . فقال : اجعل لدينك غلافاً كغلاف المصحف أن تدنسه الآفات . وقال رجل لحامد اللفاف أوصنى . فقال : اجعل لدينك غلافاً كغلاف المصحف أن تدنسه الآفات . قال وما غلاف الدين ؟ قال ترك طلب الدنيا إلا ما لا بد منه ، وترك كثرة الكلام إلا فيما لا بد منه ، وترك مخالطة الناس إلا فيما لا بد منه .

وكتب الحسن إلى عمر بن عبد العزيز رحمهم الله تعالى . أما بعد ، فخف مما خوفك الله ، واحذر مما حذّرك الله ، وخذ مما فى يديك لما بين يديك ، فعند الموت يأتيك الحبر اليقين والسلام .

وكتب عم بن عبد العزيز إلى الحسن يسأله أن يعظه ، فكتب إليه أما بعد ، فإن الهول الأعظم والأمور المفظعات أمامك ، ولا بد لك من مشاهدة ذلك إما بالنجاة وإما بالعطب . واعلم أن من حاسب نفسه ربح ، ومن غفل عنها خسر ، ومن نظر في العواقب نجا ، ومن أطاع هواه ضل ، ومن حلم غنم ، ومن خاف أمن ، ومن أمن اعتبر ، ومن اعتبر أبصر ، ومن أبصر فهم ، ومن فهم علم . فإذا زللت فارجع ، وإذا ندمت فأقلع وإذا جهلت فاسأل ، وإذا غضبت فأمسك .

و كتب مطرف بن عبد الله إلى عمر بن عبد العزيز رحمه الله : أما بعد ، فإن الدنيا دار عقوبة ، ولها يجمع من لا عقل له ، وبها يغتر من لا علم عنده .. فكن فيها يا أمير المؤمنين كالمداوى جُرحه ، يصبر على شدة الدواء لما يخاف من عاقبة الداء .

وكتب عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه إلى عدى بن أرطاة : أما بعد ، فإن الدنيا عدوة أولياء الله ، وعدوة أعداء الله . فأما أولياؤه فغمتهم . وأما أعداؤه فغرتهم .

. وكتب أيضاً إلى بعض عماله : أما بعد ، فقد أمكنتك القدرة من ظلم العباد ، فإذا هممت بظلم أحد فاذكر قدرة الله عليك . وأعلم أن الله عز وجل آخذ للمظلومين من المظالمين والسلام .

فهكذا ينبغى أن يكون وعظ العامة ، ووعظ من لا يدرى خصوص واقعته . فهذه للواعظ مثل الأغذية التي يشترك الكافة في الانتفاع بها . ولأجل فقد مثل هؤلاء الوعاظ انحسم باب الاتعاظ ، وغلبت المعاصى ، واستشرى الفساد ، وبلي الخلق بوعاظ يزخرفون أسجاعاً ، وينشدون أبياتاً ، ويتكلفون ذكر ما ليس في سعة علمهم ، ويتشبهون بحال غيرهم . فسقط عن قلوب العامة وقارهم ، ولم يكن كلامهم صادراً من القلب ليصل إلى القلب . با القائل متصلف ، والمستمع متكلف ، وكل واحد منهما مُذبر ومتخلف . فإذا كان طلب الطبيب أول علاج المرضى ، وطلب العلماء أول علاج العاصين . فهذا أحد أركان العلاج وأصوله .





## الفصل الشالث **الركن الثاني في العلاج الصبر**

الأصل الثانى : الصبر ووجه الحاجة إليه أن المريض إنما يطول مرضه لتناوله. ما يضره . وإنما يتناول ذلك إما لغفلته عن مصرته ، وإما لشدة غلبة شهوته . فله سببان . فما ذكرناه هو علاج الغفلة ، فيبقى علاج الشهوة . وطريق علاجها قد ذكرناه في كتاب رياضة النفس .

وحاصله أن المريض إذا اشتدت ضراوته لمأكول مضر، فطريقه أن يستشعر عظم ضرره، ثم يغيب ذلك عن عينه فلا يحضره، ثم يتسلى عنه بما يقرب منه في صورته ولا يكثر ضرره، ثم يصبر بقوة الخوف على الألم الذى يناله في تركه. فلا بد على كل حال من مرارة الصبر. فكذلك يعالج الشهوة في المعاصى. كالشاب مثلاً إذا غلبته الشهوة ، فصار لا يقدر على حفظ عينه ، ولا حفظ قلبه ، أو حفظ جوارحه في السعى وراء شهوته فينبغي أن يستشعر ضرر ذنبه ، بأن يستقرى المخوفات التي جاءت فيه من كتاب الله تعالى وسنة رسوله على الله الله المنتهى والنظر إليه ، وعلاجه الهرب والعزلة الشهوة من خارج ، هو حضور المشتهى والنظر إليه ، وعلاجه الهرب والعزلة ومن داخل تناول لذائذ الأطعمة ، وعلاجه الجوع والصوم الدئم . وكل ذلك لا يتم إلا بصبر ، ولا يصبر إلا عن خوف ، ولا يخلف إلا عن علم ، ولا يعلم إلا عن بصيرة وافتكار ، أو عن سماع وتقليد . فأول الأمر حضور مجالس الذكر ، ثم الاستاع من قلب مجرد عن سائر الشواغل ، مصروف إلى الله المنافع، ثم التفكر فيه لتمام الفهم وينبعث من تمامه لا محالة خوفه وإذا قوى المؤوف تيسر بمعونته الصبر ، وانبعثت النواعى لطلب العلاج ، وتوفيق الله الحوف تيسر بمعونته الصبر ، وانبعثت النواعى لطلب العلاج ، وتوفيق الله الحذوف تيسر بمعونته الصبر ، وانبعثت النواعى لطلب العلاج ، وتوفيق الله

وتيسيره من وراء ذلك . فمن أعطى من قلبه حسن الإصغاء ، واستشعر الخوف فاتقى ، وانتظر الثواب ، وصدّق بالحسنى ، فسييسره الله تعالى لليسرى . وأما من بخل واستغنى ، وكذب بالحسنى ، فسييسره الله للعسرى ، فلا يغنى عنه ما اشتغل به من ملاذ الدنيا مهماهلك وتردى . وما على الأنبياء إلا شرح طرق الهدى ، وإنما لله الآخرة والأولى .

فإن قلت: فقد رجع الأمر كله إلى الإيمان ، لأن ترك الذنب لا يمكن إلا بالصبر عنه والصبر لا يمكن إلا بمعرفة الخوف ، والخوف لا يكون إلا بالعلم ، والمعلم لا يحصل إلا بالتصديق بعظم ضرر الذنوب والتصديق بعظم ضرر الذنوب هو تصديق الله ورسوله وهو الإيمان ، فكان من أصر على الذنب لم يُصر عليه إلا لأنه غير مؤمن ، فاعلم أن هذا لا يكون لفقد الإيمان ، بل يكون لضعف الإيمان . إذ كل مؤمن مصدق بأن المعصية سبب البعد من الله تعالى ، وسبب العقاب في الآخرة . ولكن سبب وقوع في الذنب أمور .





## الفصل الرابع أسباب الوقوع في الذنوب

أحدها : أن العقاب الموعود غيبٌ ليس بحاضر . والنفس جبلت متأثرة بالحاضر ، فتأثرها بالموعود ضعيف بالإضافة إلى تأثرها بالحاضر .

<sup>(</sup>١٩٤) القيامة : ٢٠

<sup>(</sup>١٩٥) الأعلى: ١٦

ر (١٩٦) حديث حفت الجنة بالمكاره ـــ الحديث : متفق عليه من حديث أبى هريرة .

الحال ، وكون العقاب متأخر إلى المآل ، سببان ظاهران فى الاسترسال . مع حصول أصل الإيمان . فليس كل من يشرب فى مرضه ماء الثلج لشدة عطشه ، مكذباً بأصل الطب ، ولا مكذباً بأن ذلك مضر فى حقه . ولكن الشهوة تغلبه وألم الصبر عنه ناجز ، فيهون عليه الألم المنتظر .

الثالث . أنه ما من مذنب مؤمن إلا وهو فى الغالب عازم على التوبة ، وتكفير السيئات بالحسنات . وقد وعد بأن ذلك يجبره . إلا أن طول الأمل غالب على الطباع ، فلا يزال يسوّف التوبة والتكفير . فمن حيث رجاؤه التوفيق للتوبة ، ربما يقدم عليه مع الإيمان .

الرابع: أنه ما من مؤمن موقن ، إلا وهو معتقد أن الذنوب لا توجب العقوبة إيجاباً لا يمكن العفو عنها . فهو يذنب وينتظر العفو عنها اتكالاً على فضل الله تعالى .

فهذه أسباب أربعة موجبة للإصرار على الذنب ، مع بقاء أصل الإيمان . نعم قد يقدم الذنب بسبب خامس يقدح فى أصل إيمانه ، وهو كونه شاكاً فى صدق الرسل ، وهذا من الكفر . كالذى يحذره الطبيب عن تناول ما يضره فى المرض . فإن كان المحذر ممن لا يعتقد فيه أنه عالم بالطب ، فيكدبه أو يشك فيه ، فلا يبالى به . فهذا هو الكفر .





# الفصل الخامس علاج الأسباب الموجبة للإصرار

#### الفكر الحقيقي دواء الوقوع في المعاصي :

فإن قلت: فما علاج الأسباب الخمسة ؟ فأقول هو الفكر وذلك بأن يقرر على نفسه فى السبب الأول ، وهو تأخر العقاب ، أن كل ما هو آت آت : وأن غداً للناظرين قريب ، وأن الموت أقرب إلى كل أحد من شراك نعله ، فما يدريه لعل الساعة قريب . والمتأخر إذا وقع صار ناجزاً . ويذكر نفسه أنه أبداً فى دنياه يتعب فى الحال لحوف أمر فى الاستقبال . إذ يركب البحار ، ويقاسى الأسفار ، لأجل الربح الذى بظن أنه قد يحتاج إليه فى ثانى الحال . بل لو مرض فأخبره طبيب نصرانى بأن شرب الماء البارد يضره ويسوقه إلى الموت ، وكان فأخبره طبيب نصرانى بأن شرب الماء البارد يضره ويسوقه إلى الموت ، وكان الماء البارد ألذ الأشياء عنده تركه ، مع أن الموت ألمه لحظة إذا لم يخفف ما بعده ، ومفارقته للدنيا لا بد منها . فكم نسة وجوده فى الدنيا إلى عدمه أزلاً وأبداً ، فلينظر كيف يبادر إلى ترك ملاذه بقول ذمى لم تقم معجزة على طبه ، فيقول . كيف يليق بعقلى أن يكون قول الأنبياء المؤيدين بالمعجزات عندى ، دون قول نصر انى يدعى الطب لنفسه بلا معجزة على طبه ، عندى ، دون قول نصر انى يدعى الطب لنفسه بلا معجزة على طبه ، المرض ، وكل يوم فى الآخرة بمقدار خمسين ألف سنة من أيام الدنيا !

وبهذا التفكر بعينه يعالج اللذة الغالبة عليه . ويكلف نفسه تركها ، ويقول إذا كنت لا أقدر على ترك لذاتى أيام العمر وهى أيام قلائل ، فكيف أقدر على ذلك أبد الآباد ! وإذا كنت لا أطيق ألم الصبر ، فكيف أطيق ألم النار ! وإذا كنت لا أصبر عن زحارف الدنيا مع كدوراتها وتنغصها وامتزج صفوها

بكدرها . فكيف أصبر عن نعيم الآخرة ! وأما تسويف التوبة فيعالجه بالفكر في . أن أكثر صياح أهل النار من التسويف ، لأن المسوّف يبنى الأمر على ما ليس إليه وهو البقاء فلعله لا يبقى وإن بقى فلا يقدر على الترك غداً كما لا يقدر عليه اليوم . فليت شعرى هل عجز في الحال إلا لغلبة الشهوة ؟ والشهوة ليست تفارقه غداً بل تتضاعف ، إذ تتأكد بالاعتياد . فليست الشهوة التي أكدها الإنسان بالمادة كالتي لم يؤكدها . وعن هذا هلك المسوّفون ، لأنهم يظنون الفرق بين المتماثلين ولا يظنون أن الأيام متشابهة في أن ترك الشهوات فيها أبداً شاق ، وما مثال المسوّف إلا مثال من احتاج إلى قلع شجرة فرآها قوية لا تنقلع إلا بمشقة شديدة ، فقال : أؤخرها سنة ثم أعود إليها ، وهو يعلم أل الشجرة كلما بقيت ازداد رسوخها ، وهو كلما طال عمره ازداد ضعفه . فلا حماقة في الدنيا أعظم من حماقته ، إذ عجز مع قوته عن مقاومة ضعيف . فأخذ ينتظر الغلبة عليه إذا ضعف هو في نفسه وقوى الضيف. وأما المعنى الرابع، وهو انتظار عفو الله تعالى ، فعلاجه ما سبق . وهو كمن ينفق جميع أمواله ويترك نفسه وعياله فقراء . منتظراً من فضل الله تعالى أن يرزقه العثؤر على كنز في أرض خربة . فإن إمكان العفو عن الذنب مثل هذا الإمكان . وهو مثل من يتوقع النهب من الظلمة في بلده ، وترك ذخائر أمواله في صحن داره ، وقدر على دفنها وإخفائها فلم يفعل ، وقال : أنتظر من فضل الله تعالى أن يسلط غفلة أور عقوبة على الظالم الناهب ، حتى لا يتفرغ إلى دارى ، أو إذا انتهى إل دارى مات على باب الدار ، فإن الموت ممكن ، والغفلة ممكنة ، وقد حكى في الأسمار أن مثل ذلك وقع : فأنا أنتظر من فضل الله مثله . فمنتظر هذا منتظرُ أمر ممكن ، ولكنه في غاية الحماقة والجهل ، إذ قد لا يمكن ولا يكون . وأما الخامس وهو شك فهذا كفر . وعلاجه الأسباب التني تعرفه صدق الرسل . وذلك يطول . ولكن يمكن أن يعالج بعلم قريب، يليق بحد عقله فيقال له :

ما قاله الأنبياء المؤيديون بالمعجزات هل صدقه ممكن ؟ أو تقول أعلم أنه محال ، كما أعلم استحالة كون شخص واحد في مكانين في حالة واحدة ؟ فإن

قال أعلم استحالته كذلك فهو أخرق معتوه ، وكأنه لا وجود لمثل هذا في العقلاء . وإن قال أنا شاك فيه فيقال : لو أخبرك شخص واحد مجهول ، عند تركك طعامك في البيت لحظة ، أنه ولغت فيه حية ، وألقت سمها فيه ، وجوزت صدقه ، فهل تأكله أو تتركه ؟ وإن كان ألذ الأطعمة ؟ فيقول أتركه لا محالة ، لأنى أقول إن كذب فلا يفوتني إلا هذا الطعام ، والصبر عنه وإن كان شديداً فهو قريب ، وإن صدق فتفوتني الحياة ، والموت بالإضافة إلى ألم الصبر عن الطعام وإضاعته شديد . فيقال له : يا سبحان الله ، كيف تؤخر صدق الأنبياء كلهم ، مع ما ظهر لهم من المعجزات ، وصدق كافة الأولياء ، والعلماء، والحكماء، بل جميع أصناف العقلاء، ولست أعنى بهم جهال العوام بل ذوى الألباب ، عن صدق رجل واحد مجهول ، لعل له غرضاً فيما يقول ! فليس في العقلاء إلا من صدّق باليوم الآخر ؛ وأثبتُ ثواباً وعقاباً ، وإن اختلفوا في كيفيته ، فإن صدقوا فقد أشرفت على عذاب يبقى أبد الآباد . وإن كذبوا فلا يفوتك إلا بعض شهوات هذه الدنيا الفانية المكدرة فلا يبقى له توقف إن كان عاقلاً مع هذا الفكر إذ لا نسبة لمدة العمر إلى أبد الآباد . بل لو قدّرنا الدنيا مملوءة بالذرة ، وقدّرنا طائراً يلتقط في كل ألف ألف سنة حبة واحدة منها . لفنيت الذرة ، ولم ينقص أبد الآباد شيئاً . فكيف يفتر رأى الغافل في الصبر عن الشهوات مائة سنة مثلاً ، لأجل سعادة تبقى أبد الآباد! ولذلك قال أبو العلاء أحمد بن سليمان التنوخي المعرى:

# قال المنجم والطبيب كلاهما لا تبعث الأموات قلت إليكه إن صح قولى فالخسار عليكما إن صح قولى فالخسار عليكما

ولذلك قال على رضى الله عنه لبعض من قصر عقله عن فهم تحقيق الأمور ، وكان شاكا: إن صح ما قلت فقد تخلصنا جميعاً ، وإلا فقد تخلصت وهلكت . أى العاقل يسلك طريق الأمن فى جميع الأحوال . فإن قلت . هذه الأمور جلية ، ولكنها ليست تنال إلا بالفكر ، فما بال القلوب هجرت الفكر فيها والهنتثقلته ، وما علاج القلوب لردها إلى الفكر ، لا سيما من آمن بأصل

الشرع وتفصيله . فاعلم أن المانع من الفكر أمران : أحدهما أن الفكر النافع هو الفكر في عقاب الآخرة وأهوالها ، وشدائدها ، وحسرات العاصين في الحرمنان عن النعيم المقيم . وهذا فكر لدًّا غ مؤلم للقلب ، فينفر القلب عنه ، ويتلذذ بالفكر في أمور الدنيا على سبيل التفرج والاستراحة .

والثاني : أن الفكر شغل في الحال مانع من لذائذ الدنيا وقضاء الشهوات وما من إنسان إلا وله في كل حالة من أحواله ، ونفَس من أنفاسه شهوة قد تسلطت عليه واسترقته . فصار عقله مسخراً لشهوته ، فهو مشغول بتدبير حيلته ، وصارت لذته في طلب الحيلة فيه أو في مباشرة قضاء الشهوة ؟ والفكر يمنعه من ذلك . وأما علاج هذين المانعين ، فهو أن يقول لقلبه : ما أشد غباوتك في الاحتراز من الفكر في الموت وما بعده ، تألماً بذكره ، مع استحقار ألم مواقعته . فكيف تصبر على مقاساته إذا وقع ، وأنت عاجز عن الصبر على تقدير الموت وما بعده ، ومتآلم به! .

وأما الثاني : وهو كون الفكر مفوتاً للذات الدنيا ، فهو أن يتحقق أن فوات لذات الآخرة أشد وأعظم . فإنها لا آخر لها ، ولا كدورة فيها . ولذّات الدنيا سريعة الدثور ، وهي مشوبة بالمكدرات . فما فيها لذة صافية عن كدر . وكيف وفي التوبة عن المعاصي والإقبال على الطاعة تلذذ بمناجاة الله تعالى ، واستراحة بمعرفته ، وطاعته ، وطول الأنس به ! ولو لم يكن للمطيع جزاء على عمله إلا ما يجده من حلاوة الطاعة ، وروح الأنس بمناجاة الله تعالى لكان ذلك كافياً . فكيف بما ينضاف إليه من نعم الآخرة ! نعم هذه اللذة لا تكون في ابتداء التوبة ، ولكنها بعدما يصبر عليها مدة مديدة ، وقد صار الخير ديدنا ، كما كان الشر ديدنا ، فالنفس قاتلة ما عودتها تتعود ، والخير عادة ، والشر لجاجة .

فإذاً هذه االأفكار هي المهيجة للخوف المهيج لقوة الصبر عن اللذات. ومهيج هذه الأفكار وعظ الوعاظ، وتنبيهات تقع للقلب بأسباب تتفق لا تدخل في الحصر ، فيصير الفكر موافقاً للطبع ، فيميل القلب إليه بن ويعبر عن السنب الذي أوقع الموافقة بين الطبع والفكر الذي هو سبب الخير بالتوفيق . إذ التوفيق هو التأليف بين الإرادة وبين المعنى الذي هو طاعة نافعة في الآخرة . وقد روى في حديث طويل ، أنه قام عمار بن ياسر فقال لعلى بن أبي طالب كرم الله وجهه : يا أمير المؤمنين ، أخبرنا عن الكفر على ماذا بني فقال على رضى الله عنه : بني على أربع دعائم . على الجفاء ، والعمى والعفلة ، والشك . فمن جفا احتقر الحق ، وجهر بالباطل ومقت العلماء . ومن عمى نسى الذكر . ومن غفل حاد عن الرشد . ومن شك غرته الأمانى . فأخذته الحسرة والندامة ، وبداله من الله ما لم يكن يحتسب .

فما ذكرناه بيان لبعض آفات الغفلة عن التفكر وهذا القدر في التوبة كاف .

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات ..



# فهمرس التوبسه

| صفحة | الموضسوع                                                                                                                 |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | كلمة الخقق                                                                                                               |
| ٦    | [ هذا الكتاب _ المؤلف _ عصره _ مؤلفاته _ حجة الإسلام                                                                     |
|      | الغزالى مؤلفاً ومجدداً ــ منهج التحقيق ] .<br>مقدمة المؤلف                                                               |
|      | عهيد عهيد                                                                                                                |
|      | الركن الأول: في نفس التوبة                                                                                               |
|      | [ ويتضمن أربعة فصول ]<br>الركن الثالث : فى تمام التوبة ، وشروطها ، ودوامها إلى آخر<br>العمر                              |
|      | العمر<br>[ ويتضمن خمسة فصول ]<br>الركن الرابع : فى دواء التوبة ، وطريق العلاج لحل عقدة الإصرار .<br>[ ويتضمن خمسة فصول ] |
|      | والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات                                                                                      |

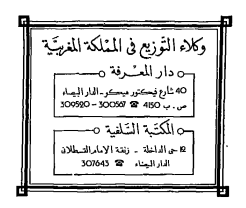
رقم الايداع ه ۱۹۶۱/۲۸

مطابع فتحى الصناعيه

۵۶ شارع بورسعید ـــ السواح ـــ الأمیریه
 تلیفون ۹۲٦۲۸۹ ــ ۹۲٦۹۷۳.

# وكيلنا الوَحيد بالمملكة العَربيَّة السَّعُوديَّة ، مكتبة السلامي

الرئياض ت ٤٣٥٣٧٦ - فاكس، ٤٣٥٩٤٥ فنرع جسكة - تليفون ، ٢٥٣٠٠٨٩ القصيع - بريدة - ت ، ٣٢٢١٤٣٤ المدينة المنورة - ت ، ٢٢١٤٣٤





To: www.al-mostafa.com